### VARIVASYĀ-RAHASYA

# AND ITS COMMENTARY PRAKĀŠA

BY **ŚRĪ BHĀSKARARĀYA MAKHIN** 

EDITED WITH

English Translation by

PANDIT S. SUBRAHMANYA SASTRI



THE ADYAR LIBBARY AND RESEARCH CENTRE



भासुरानन्दापरनामा श्रीभास्कररायमखी

## VARIVASYĀ-RAHASYA

# AND ITS COMMENTARY PRAKĀŠA

BY ŚRĪ BHĀSKARARĀYA MAKHIN

EDITED WITH

English Translation by

PANDIT S. SUBRAHMANYA SASTRI



THE ADYAR LIBRARY AND RESEARCH CENTRE

#### -© 1934 The Adyar Library and Research Centre Adyar, Madras 20, India

First Edition 1934 Second Edition 1941 Third Edition 1968 Fourth Edition 1976



PRINTED IN INDIA

At the Vasanta Press, The Theosophical Society, Adyar, Madras 20

#### **FOREWORD**

A word of apology is needed for this presumptuous attempt of mine to edit this treatise, VARIVASYĀ-RAHASYA, by Śrī Bhāskararāya, with a commentary of his own. More than ten years ago, I happened to go through the printed edition of this work edited by Mr. R. Anantakrishna Sastrin of the Adyar Library and printed in the Tattvavivecaka Press, Bombay, in the year 1901. As I came to understand that it was out of print even then, I transcribed the whole work for my own use and found therein some errors and omissions. At that time I could not satisfactorily accomplish the task of rectifying the errors and supplying the omissions, however much I tried to do so. Great credit is no doubt due to Mr. R. Anantakrishna Sastrin for having brought out the work, notwithstanding the errors. Owing to other pressing calls on my time in connection with the editing of certain rare works, I was not till now in a position to devote the necessary time and attention for . bringing out a correct and complete edition of this work.

Last year, during my three months' stay at Adyar, in connection with the publication of some works by the Theosophical Publishing House, when I had occasion to talk to my revered friend, Mr. A. K. Sitarama Sastrin of the Vasanta Press, about the desirability

of bringing out the correct and complete edition contemplated by me, he not only readily fell in with my views, but also promised to help me in the undertaking in all possible ways. This is no doubt due to the great admiration which he has for Śrī Bhāskararāya and his works. On my return to Tanjavur, my friend, Mr. R. Krishnasvami Sastrin, Sub-Registrar, when approached for advice regarding the publication of the work, agreeably surprised me by stating that he had two MS. copies of the work, one on paper and the other on palm leaves, both in Grantha characters and offered to place them at my disposal. My joy knew no bounds at this unexpected find of MSS. and this greatly heartened me in my further endeavours. Meanwhile an interleaved copy of the printed edition in the possession of Mr. C. K. Ramachandra Ayyar, Retired Engineer, Kumbakonam, with corrections carried out and omissions supplied, after comparison with a palmleaf MS. belonging to a descendant of Sri Bhaskararāya, was also made available to me, through the courtesy of the owner, and a MS. on paper in Devanāgarī characters belonging to the late Sambasiva Sastrin, Sthānika of the Śrī Bangāru Kāmākṣī Amman Temple, Tanjavur, was kindly placed in my hands by my friend, Mr. T. Visvanatha Rao of Tanjavur. With the help of the latter two MSS., I began to edit the work and prepare copy for the Press. At this stage the two MSS. promised by Mr. R. Krishnasvami Sastrin reached my hands, as also a Malayalam edition printed about twelve years ago, with sloka-s 148-158, 164, 166

and 167 of the text excised and two new sloka-s<sup>1</sup> added at the end, with a Malayalam commentary by Kaṇḍiyūr Mahadeva Ayyar.

I have reasons to believe that the Malayalam edition is entirely based on the printed Devanāgarī edition. The above-mentioned four MSS. and two printed editions were of immense help to me in the preparation of the present edition. In the printed edition, certain portions of the commentary of some of the śloka-s of the first part and of nearly a third of the second part are not to be found. Besides this, in one or two places the readings adopted in the text do not agree with those adopted in the commentary and śloka-s 94, 112 and 158 of the present edition are not to be found there. The four MSS, were serviceable to me in the detection of errors in their copying and determining the correct form. The omissions in the printed edition have been supplied by me with the help of the MSS., especially Mr. Sambasiva Sastrin's Devanāgarī MS., which contained four lines of commentary which the others did not contain, and without which the meaning of the text would have remained obscure. In determining correctly the vyākulāksara-s found on page 106,2 the paper MS. of

विवी बुद्धिबुद्धिदेवी सर्वस्य बुद्धिरूपत्वात् । देवी शक्तिः शक्तिदेवी सर्वस्य शक्तिरूपाच ॥ बुद्धया शक्त्या च कृतं सर्वं देवीकृतं न्तम् । इत्यंबुद्धया विद्यारूपिण्यामप्यामि सर्वमहम् ॥

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See page 115.

Mr. R. Krishnasvami Sastrin was more helpful to me than the rest. The tabular statement attached to the book, although based upon the statement published in the Malayalam edition, has been improved upon by me and Mr. C. K. Ramachandra Ayyar, by the introduction of some changes which we considered suitable. The Akṣara-s inserted in the Śrī-cakra, published for the first time in this book, are based on the Śrī-cakra published in the *Prapañcasāra*, Sri Vani Vilas Press edition. The Akṣara-s in the Bindu, Trikoṇa and Aṣṭakoṇa appearing in a separate page have been inserted, as indicated in the *Prapañcasāra-saṃgraha*. The half-tone block was prepared with the help of a photographic copy of the picture of Srī Bhāskararāya secured by Mr. C. K. Ramachandra Ayyar.

As this work could be of use only to persons well versed in Sanskrit and in Mantra lore, it was thought expedient to publish an English rendering of the same for the benefit of devoted students not so qualified.

My thanks are due to Mr. T. R. Srinivasa Ayyangar, B.A., L.T., Retired Headmaster, Kalyanasundaram High School, Tanjavur, for his great help in giving a free rendering of the work in English, which, without being a mere verbatim translation of the text, makes use of important portions of the commentary as well, with a view to make the sense clear. I have also to give expression to the gratitude I owe my friend Mr. R. Krishnasvami Sastrin, who, with his characteristic kindness, undertook to write an introduction to the work, in addition to lending me two of the MSS.

and helping me also otherwise. I cannot adequately express my sense of obligation to Mr. A. K. Sitarama Sastrin but for whose help, so promptly and cheerfully rendered, this humble effort of mine would not have seen the light of day. The chief object of those that have laboured hard for the publication of this work has been to propagate the Śrī-vidyā, as expounded by Śrī Bhāskararāya, among as large a circle of Upāsaka-s as possible.

Tanjavur 1st June 1934

S. Subrahmanya Sastri

#### **CONTENTS**

|                                                                 |            | PAGE       |
|-----------------------------------------------------------------|------------|------------|
| Foreword                                                        | • •        | v          |
| Introduction                                                    | • •        | xv         |
| मङ्गलाचरणम्                                                     | • • •      | ?          |
| विद्वत्समाजतोषाशंसा                                             | ••         | ક્         |
| <b>ब्रे</b> यब्रह्मरूपप्रकाशोत्कर्ष:                            | ••         | 8          |
| विमर्शात्मकशक्तिस्वरूपनिरूपणम्                                  |            | ξ          |
| तज्ज्ञानार्थचतुर्दशविद्यासारवेदसारभूता गायत्री                  | ••         | ى .        |
| गायत्र्या द्वेरूप्यं तन्महिमा च                                 | , .        | ,,         |
| सांकेतिकशब्दै: श्रीविद्याया वेदब्यवहार:                         | <i>.</i> . | · ·        |
| विद्याकूटत्रयवर्णोद्धार:                                        | • •        | . ૯        |
| ्र <sub>ह</sub> स्रेखास्वरूपं नादशब्दवाच्यं च                   | ••         | १०         |
| विद्यावर्णेयत्तावर्णनम्                                         | ••         | १२         |
| विद्यावर्णानां भात्राकाल्ब्यवस्था                               |            | ,,         |
| वर्णोत्पत्तिस्थानबाह्याभ्यन्तरयताः                              |            | १५         |
| वर्णस्थितिस्थानरूपाकारवर्णनम्                                   |            | ३१         |
| बिन्द्वादिनवकस्थितिस्थानरूपाकारनिरूपणम्                         | ••         | <b>२</b> ८ |
| वंणींचारणप्रकार:                                                |            | . २०       |
| वर्णोचारणकालनिष्कर्षः                                           | • •        | २२         |
| व्यष्टिसमष्टिभेदेन चतुर्घा भिन्नानां कूटानां स्वरूपविशेषवर्णनम् | • •        | ,,         |
| प्रत्यक्षरं स्वरूपोक्ति:                                        | • •        | ₹8         |
| बिन्द्वादीनां स्वरूपोक्तिः                                      |            | २५         |
| जपकालविभाव्यमवस्थापञ्चकम्                                       | ••         | ₹ 8        |

|                                   |   |     | PAGE         |
|-----------------------------------|---|-----|--------------|
| शून्यषट्कनिरूपणम्                 |   | • 1 | २८           |
| प्राणविषुवनिरूपणम्                |   | •   | . २९         |
| मन्त्रविषुवनिरूपणम्               |   |     | . ३०         |
| नाडीविषुवनिरूपणम्                 |   |     | • ,•         |
| प्रशान्तविषुवनिरूपणम्             |   | •   | . ३१         |
| <b>शक्तिविषुवनिरूपणम्</b>         |   | •   | . ३२         |
| कालविषुवनिरूपणम्                  |   | •   | . ,,         |
| तत्त्वविषुवनिरूपणम्               |   |     | . ,,         |
| अवस्थाद्युपसहारपूर्वकं जपलक्षणम्  |   | •   | · ३ <b>३</b> |
| अर्थज्ञानस्यावश्यिकतानिर्वाहः     |   |     | . ३५         |
| <b>अर्थानामुद्देशक्रमः</b>        |   | . • | . ३६         |
| गायत्र्यर्थनिरूपणम्               |   |     | . ३७         |
| भावार्थनिरूपणम्                   |   | •   | . 83         |
| संप्रदायार्थनिरूपणम्              | • | •   | . ५६         |
| निगर्भार्थनिरूपणम्                |   | •   | . 98         |
| कौलिकार्थनिरूपणम्                 |   |     | . ৩৭         |
| रहस्यार्थनिरूपणम्                 |   | ^ . | ९०           |
| महातत्त्वार्थनिरूपणम्             |   |     | ९२           |
| नामार्थनिरूपणम्                   |   |     | ९४           |
| शब्दरूपार्थनिरूपणम्               |   |     | ,,           |
| नामैकदेशार्थनिरूपणम्              |   |     | ९६           |
| शाक्तार्थनिरूपणम्                 |   |     | ९९           |
| सामरस्यार्थनि <b>रू</b> पणम्      |   |     | १०१          |
| समस्तार्थनिरूपणम्                 |   |     | १०२          |
| सगुणार्थनिरूपणम्                  |   |     | १०९          |
| महाव <del>ाक</del> ्यार्थनिरूपणम् |   |     | ११२          |

| CONTENTS                                                    |     | xiii |
|-------------------------------------------------------------|-----|------|
|                                                             |     | PAGE |
| शक्तिलक्षणान्यतरबोध्यार्थेष्वविवादोक्तिः                    | • • | ११६  |
| भावार्थादिषु वृत्त्यन्तरबोध्यत्वोक्तिः                      |     | ११७  |
| यद्वा तत्रेश्वरेच्छारूपशक्तिबोध्यत्वोक्तिः                  | • • | ११८  |
| अखण्डवाक्यस्याखण्डार्थकत्वसमर्थनम्                          |     | 7,7  |
| विशिष्टबह्वर्थबोधकत्वं पदस्यापीति वर्णनम                    |     | ,,   |
| एकस्यापि पदस्यानेकार्थत्वप्रदर्शनम्                         |     | ११९  |
| प्रकृते सर्वबोधस्येष्टत्वोक्तिः                             | • • | 22   |
| सकलार्थेषु शक्त्यैक्यसमर्थनम्                               | • • | ,,   |
| अत्र वेदवत्रैकस्यानेकार्थे विनियोगः प्रत्युताखिळार्थबोधनियम |     |      |
| इत्युक्ति:                                                  |     | १२१  |
| वरिवस्याया अन्तरङ्गबहिरङ्गव्यवस्था                          |     | १२२  |
| अन्तरङ्गस्य प्राधान्यसमर्थनम्                               |     | १२४  |
| विद्याया गुरुकुछैकवेद्यत्वनियम:                             |     | १२५  |
| स्वगुरुचरणोत्कर्षवर्णनम्                                    |     | १२६  |
| Index of Half Verses                                        |     | 320  |

Index of Quotations

#### INTRODUCTION

THE VARIVASYĀ-RAHASYA is a classic treatise dealing with the secret of worship as elaborated in the Sakta Agama-s, which are themselves based on the eternal Veda-s. According to the Sastra, the worship of the Supreme is of two kinds: external (bāhya) and internal (āntara). In the external method, Cakra-s, images and other concrete physical objects are used as emblems and upacāra-s are offered to them. For purposes of internal worship the Supreme Goddess is invested with three forms: the sthūla (gross), the sūksma (fine) and the para (the highest). The first or sthula form possesses hands, feet and other bodily organs and can be seen and felt by those who have acquired Mantrasiddhi. • The sūksma form is composed of the letters of the Sanskrit alphabet, which go to form the various Mantra-s and this Mantra-form is capable of auditory apprehension by gifted persons. The para form is of the nature of Caitanya (intelligence) and is the object of pure mental contemplation. Beyond these three forms is that transcendent aspect of Śrī Devī, where she is experienced as the Innermost Self of Bliss. for bringing about this transcendent experience, which is the summum bonum of life, that the Veda-s and their auxiliary Vidyā-s were revealed by Isvara Himself at the beginning of creation. The Veda-s were however found to be too voluminous to be of use to all and hence the sacred Gāvatrī was extracted, as containing the quintessence of the Veda-s. This Gayatri has itself two forms: the lower (exoteric), and the higher (esoteric). The lower form is the familiar one, consisting of twenty-four letters divided into three pāda-s (feet), with a fourth pāda of eight letters occasionally added for certain spiritual purposes. The higher (esoteric) form of the Gayatri-mantra is what is known as Śrīvidyā-pañcadaśāksarī, which is secretly handed down from teacher to pupil and which alone is capable of leading the aspirant to the attainment of moksa. Each letter of the Śrīvidyā has its own presiding deity and special signification, and a correct knowledge of these meanings and also the full meaning of the entire Mantra is absolutely essential, if its jaba (meditative repetition) is to bring about the desired effects. The great Bhāskararāya devotes his work, the VARIVASYA-RAHASYA, to an elaborate and thorough exposition of these various meanings and concludes his work with a convincing demonstration that the Srividyā-pañcadaśākṣarī only enunciates the grand Upanisadic truth of the identity of the individual self with the transcendent Self, contained in the famous Mahāvākya, Tat tvam asi. His stern denunciation of the ignorant people, who indulge in the show of mere external worship and disregard the inner and more important method expounded by him, deserves special notice and consideration.

The Varivasyā-rahasya is composed of two sections (aṃśa-s) and contains 167 śloka-s numbered consecutively. Both the Varivasyā-rahasya and the commentary, Prakāśa, which accompanies it, are from the pen of Bhāskararāya. This work appears to be the first treatise which Bhāskararāya wrote on his favourite subject, Śrīvidyā. He makes constant reference to this work in his later treatises on Mantra-śāstra like the Setubandha and the Lalitāsahasranāma-bhāsya, while no mention is made of his other Mantra-śāstra works in the Varivasyā-rahasya. The reader who wishes to have a bird's-eye view of the contents of the book is referred to the helpful and detailed table of contents prepared by the editor, Pandit S. Subrahmanya Sastrin, and prefixed to it.

#### BHĀSKARARĀYA'S DATE

Bhāskararāya may be taken to have flourished between• the last quarter of the 17th and the second half of the 18th centuries A.D. He has himself given the dates of completion of some of his works. His bhāsya on the Lalitāsahasranāma was completed on the Āśvina-śukla-navamī of Kālayukta of the Samvat year 1785. His Setubandha was finished on the Sivarātrī day of Śaka 1655 (A.D. 1733). His Guptavatī had its birth at Cidambaram, in the year Pramoda of Samvat 1797. The Samvat years in which the Lalitāsahasranāma-bhāsya and Setubandha were composed correspond to 1728 and 1741 respectively of

the Christian era. The Kālayukta and Pramoda referred to above correspond to A.D. 1738-39 and 1750-51 according to actual calculation. There is thus a discrepancy of ten years which requires to be explained.

The learned author of the introduction to the Nirnavasagara Press edition of the Lalitasahasranāmabhaṣya narrates the following story Bhāskararāya: Bhāskararāya, though an adept in all branches of learning, was a follower of the Vämācāra sect of Saktaism. The Pandits of Benares, where Bhāskararāya resided at the time, resolved to lead a crusade against him and convince him of his error in following the Vāmamārga form of worship. The Pandits' revolt was led by Nārāyaņa Bhaţţa, a famous author and paternal grandfather of Kamalākara Bhatta, the author of the Nirnayasindhu. Bhaskararāya came to know of the resolve of the Pandits and himself took up the challenge by inviting them to a Mahāyāga to be performed by him, where the question of the rightness or wrongness of his devotion to Vāmamarga might be discussed and settled once for all. Accordingly Nārāyaṇa Bhaṭṭa and his followers took themselves to the Yāgaśālā, where they were cordially received by Bhāskararāya. Their brave resolve to drag Bhāskararāya into a controversy found no occasion for fulfilment, as they were struck with astonishment and awe by the magnificent ritual and the spiritual greatness of Bhāskararāya. Still not willing to be baulked in their attempt, they began to put questions

on certain knotty points in Mantra-śāstra, which was special forte of Bhāskararāya. Bhāskararāya readily answered their questions. At this stage Kunkumānanda Sarasvatī, a learned Samnyāsin and an ardent devotee of Śrī Devī, turned to the Pandits, and told them that their attempt to vanquish Bhāskararāya was entirely futile, as Śrī Devī Herself was speaking through Bhāskararāya. Nārāyaņa Bhatṭa was sceptical and wanted ocular proof of this. At once the Svāmin took some water from the basin, where Śrī Devī had been bathed by Bhāskararāya and anointed the eyes of Nārāyaņa Bhatta with it. Nārāyaņa Bhatta's eyes were at once regaled with the wonderful vision of Śrī Devī sitting on the shoulders of Bhāskararāya and speaking through his mouth. The scales fell from the eyes of Nārāyaṇa Bhatta and he who came to scoff at Bhāskararāya and his method of worship returned home a wiser man.

This story, though interesting as showing the greatness of Bhāskararāya, is absolutely apocryphal. For, Kamalākara Bhaṭṭa composed his Nirnayasindhu in the year 1668 of the Vikrama era, corresponding to A.D. 1612, and his grandfather Nārāyaṇa Bhaṭṭa should have lived at least fifty years before this date. Thus to make Nārāyaṇa Bhaṭṭa and Bhāskararāya contemporaries, Bhāskararāya would have to be assigned to the second half of the 16th century A.D. In addition to the fact that this date goes directly against the implicit statements of Bhāskararāya himself regarding the dates of completion of some of his works, the

following further facts require to be taken into consideration.

- 1. Bhāskararāya mentions, with respect and approval, Appayya Dīkṣita, who lived between A.D. 1554 and 1626 or between 1522 and 1594 as some would have it.
- 2. Bhāskararāya wrote a commentary on the *Madhyasiddhāntakaumudī* of Varadarāja, who was a pupil of Bhaṭṭoji Dīkṣita, who himself was a disciple of Appayya Dīkṣita.
- 3. Khaṇḍadeva's *Bhāṭṭadīpikā* was commented upon by Bhāskararāya. According to Śaṃbhu Bhaṭṭa, a pupil of Khaṇḍadeva, Khaṇḍadeva passed away at Benares in the year 1722 of Vikrama-saṃvat corresponding to A.D. 1666, after assuming the Saṃnyāsa Āśrama and taking the name of Śrīdharendra.
- 4. Nāgoji Bhaṭṭa, the great grammarian, flour-ished between A.D. 1688 and 1750. His grammatical work Mañjūṣā and his commentary on the Durgāsapta-satī are quoted by Bhāskararāya. For the above reasons the contemporaneity of Bhāskararāya and Nārāyaṇa Bhaṭṭa has to be dismissed as a myth.

Another factor has also to be noted in this connection. Umānandanātha, a disciple of Bhāskararāya, composed his Nityotsava in A.D. 1775 and there is a tradition referred to by Rāmeśvara Sūri, a pupil of another disciple of Bhāskararāya that the Nityotsava was revised by and had the approval of Bhāskararāya himself. Though Rāmeśvara Sūri thought fit, for polemical purposes, to belittle this tradition, we can

safely accept it as genuine and possessing value for historical investigation. We may therefore unreservedly assume that the literary career of Bhāskararāya lasted from the beginning of the 18th century A.D. to somewhere near A.D. 1768.

#### LIFE OF BHĀSKARARĀYA

The following details regarding the life and literary works of Bhāskararāya have been culled from the Bhāskaravilāsa written by his disciple Jagannātha, who afterwards assumed the Dīkṣā name of Umānandanātha and wrote the Nityotsava, a treatise on the worship of Tripurasundarī, based on Paraśurāma's Kalpa-sūtra. This short biography of Bhāskararāya has been published along with the Lalitāsahasranāmabhāsya by the Nirnayasagara Press, Bombay.

There was once a Brāhmaṇa, named Gambhīrarāya, of Viśvāmitra-gotra. He was famous alike for his learning, character, intellect and wealth. A ruler of the Vijayanagar kingdom engaged Gambhīrarāya to give an exposition of the *Mahābhārata* in his court. He was so pleased with Gambhīrarāya's performance that he conferred upon him the hereditary title of Bhāratī. Gambhīrarāya's wife, Konamāmbā, gave birth to Bhāskararāya in the town of Bhāgā. Bhāskara's Upanayana was performed at Benares by his father and he was placed under the tuition of Narasimhādhvarin, who taught him all the eighteen Vidyā-s. The progress of his studies was greatly accelerated by

the fact that even when he was a mere boy he was initiated by his father into the worship of Sarasvatī. is narrated that when he was only a boy of seven years of age, he was able to excite the admiration of Sabheśvara by his dialectical ability. After mastering the Gaudatarka under Gangādhara Vājapevin, he was married to a girl named Anandi, who presented him with a son named Panduranga. Seeing that the Atharva-veda had gone out of use owing to a break in Sampradāya, he undertook the laborious task of mastering that Veda and teaching it to a number of Brāhmaṇa-s. It was he who popularized the Devibhāgavata-mahāpurāna and the Adbhutakānda, the eighth Kānda of the Rāmāyana. He initiated his wife into the worship of Śrīvidyā and gave her the name of Padmāvatyambikā. He himself underwent the Dīksā of Pūrņābhiṣeka under the teacher, Śivadatta Śukla. He then undertook a tour in Gujarat and there vanquished in debate a teacher of the Vallabha-sampradāva. A Samnyāsin of the Mādhva-sampradāva drew him into a philosophical controversy. Bhāskararāya came out victorious and married Pārvatī, a relative of his opponent. He performed Soma-yaga at Benares. After a short stay at Benares, he removed himself to the banks of the Krishna river at the request of his disciple Candrasena, a minor chieftain. Later on, he went to the Cola country where his Nyāya teacher, Gangādhara Vājapeyin had already settled himself in the village of Tiruvālankādu, on the southern bank of the Kaveri. With a view to be near his old

teacher, he chose for his residence a village named Bhāskararājapuram gifted to him by the Mahratha ruler of Tanjavur and lying on the northern bank of the Kaveri, just opposite to Tiruvālankādu. He lived to a ripe old age and shuffled off his mortal coil at the famous Kṣetra, Madhyārjuna—modern Tiruvidai—marudur, on the main line of the South Indian Railway. The house where he last lived and passed away in the Mahādānapuram Street, Tiruvidaimarudur, was in existence till a few years back.

Besides writing a large number of brilliant standard works, which will be dealt with later on, Bhāskararāya and his wife were instrumental in constructing or renovating various temples. At Benares he built the temple of Cakreśa; at Mūlahrada a temple was dedicated to Pāṇḍuraṅga; temples were built for Gambhīranātha in the Konkan country and Vajreśvara at Rāmeśvaram. A temple to his family deity, Candralāmbā, in the shape of the Śrīcakra, was constructed at a place•called Saṃnati. A round of daily, monthly and annual festivals was arranged to be performed in the temple of Kaholesa in the Cola country. His first wife renovated the temple of Bhāskareśvara at Bhāskarapura on the banks of the Kaveri, by arranging for the construction of the outer walls.

Various anecdotes are told regarding the greatness of Bhāskararāya and his supernormal spiritual powers. One such anecdote may be narrated here. As already stated by us Bhāskararāya passed his last days in Madhyārjuna Ksetra. In the evenings he used to sit on

the outer verandah of his house in a reclining posture with his feet resting on the pillars and give instructions to his pupils. A Samnyāsin from Vēppattūr daily passed by the house in the evenings, on his way to the temple of Śrī Mahālinga Svāmin. Bhāskararāya, however, would not notice the Samnyasin, nor did he rise from his place and do obeisance to the Samnyāsin, who consequently began to entertain a feeling of animosity towards Bhāskararāya. Once they had occasion to meet each other at the temple of Śrī Mahālinga Svāmin during Pradosa. The Samnyāsin wanted to wreak his vengeance on Bhāskararāya and in the presence of a large crowd of people began to condemn Bhāskararāva's action in not observing the rules of etiquette which a householder should observe towards a Samnyāsin. Bhāskararāya coolly replied that if he made the customary prostration to him, his (the Samnyāsin's) life would be endangered. The Samnyāsin lost his temper and challenged Bhāskararāya to prove his statement. Bhāskararāya accepted the challenge and requested the Samnyasin to put his gourd and staff on the ground. When Bhāskararāya prostrated himself before them, they were broken into a hundred pieces. The Samnyasin was struck with awe and climbed down from his arrogant attitude. Approaching Bhāskararāya he addressed him as follows: 'I owe you a thousand apologies for my ignorant behaviour towards you. I now realize your greatness. I may. however, be permitted to represent to you that if you do not show respect to a Samnyāsin, your example will

be followed by others and the Samnyāsa Āśrama itself will get discredited.' Bhāskararāya felt the force of this representation and from that day onwards he would retire into the house on the approach of the Samnyāsin.

If this story is true, this behaviour of Bhāskararāya, which appears to savour of the superiority complex, requires to be explained and justified. Such explanation and justification are forthcoming in the Setubandha of Bhāskararāya. According to the Śāstra, a person who has undergone the Sodhanyasa becomes one with the Supreme Isvara and he cannot be expected to prostrate himself before any other man who has not undergone the above Nyāsa. If such an uninitiated man compels an Initiate to respect him by falling down at his feet, the former does so at his peril. The Initiate who has attained God-vision sees God everywhere and his whole life is full of rapture and divine worship and the difficulty comes in only when such a person is provoked to action by the thoughtless curiosity of the natural man. Even here the Sastraic warning is given more in the interests of the ordinary man, than with a view to fill the mind of the Initiate with an exaggerated idea of himself. The justly condemned superiority complex can find no place whatever in the mind of the Initiate.

#### THE RELIGION AND PHILOSOPHY OF BHASKARARAYA

In the opening stanza of his Bhāsya on the Lalitā-sahasranāma, Bhāskararāya gives expression to his

unswerving faith in the threefold Veda, the three sacred fires (agni-s) and Tripurā, the Supreme Goddess. The Veda is the sole and ultimate authority on all matters of religious belief and practice. The three fires are the medium through which the Vedic rituals are to be performed. The Supreme Goddess, Tripurasundari, is the object of religious worship and devotion. Bhāskararāya is hence an ardent adherent of the Sanātana Vaidikadharma. He belonged to the Rg-vedi-śākhā and scrupulously performed the Somavāga prescribed for a Brāhmana householder. The form of the Supreme which attracted him most, and to whose service he devoted his long life and marvellous intellectual powers, was Devi Tripurasundari, whose Into this Mantra is the Śrīvidyā-pañcadaśāksarī. Mantra and into the worship of Śrī Devī he was initiated by Nrsimha alias Nrsimhānandanātha, who was the author of the Sambhavanandakalpalata and the Paribhāṣā-śloka-s on the Lalitāsahasranāma. Bhāskararāya assumed the Dīkṣā name of Bhāsurānandanātha and had many devoted disciples, the most famous of whom was Umanandanatha, the author of the Nityotsava, a popular manual of the worship of Śrīvidyā. My maternal grandfather's grandfather was one of the direct disciples of Umānandanātha.

Bhāskararāya based his religious philosophy on the synthetic doctrine promulgated by the illustrious Appayya Dīkṣita in his *Ratnatrayaparīkṣā*. According to that doctrine, the one attributeless Brahman assumed two forms by Its own inherent power of Māyā. These two forms are styled respectively *Dharma* and *Dharmin*. The form *Dharma* divided itself into male and female. The female form is the consort (Devi) of the Supreme Siva (*Dharmin*). The male form, Viṣṇu, became the material (*upādāna*) cause of the universe. These three forms together constitute the unconditioned Absolute. It is this synthetic doctrine which enabled him to sing with equal religious rapture the glories of Siva and Sakti, and which accounts for the total absence of that bigotry, which invariably follows on the heels of a narrow and one-sided conception of Iśvara.

In the realm of metaphysics Bhāskararāya was a convinced adherent and upholder of the Advaitavada, promulgated by the great Samkara. He begins his commentary on the Saptasatī with a fervent invocation to Śrī Śamkarācārya, the teacher of teachers. He quotes profusely from standard Advaitic works like Pañcapādikā, Vārttika, Vivarana, Bhāmatī, Samkşepaśārīraka, Pañcadaśi, etc. Innumerable passages in his Lalitāsahasranāma-bhāsya may be cited to prove his allegiance to the Advaitavada. Yet, in the face of this direct testimony, it is strange to find that a view prevails in certain quarters that Bhāskararāya's attitude towards the Advaitavada was not altogether sympathetic. Certain passages from his VARIVASYĀ-RAHASYA, Setubandha and other works are pressed into service in support of this view. For example, in his commentary on the third śloka of the VARIVASYĀ-RAHASYA, Bhāskararāya puts into the mouth of the Tantrika who upholds the Parinamavada the following criticism of the Vivartavāda of the Advaitin: 'The element of difference existing between Brahman as cause and the world as effect is alone to be regarded as superimposed (kalpita) and not the entire universe.' The self-same criticism of the Vedāntin's Vivartavāda is also found in the Setubandha and the Lalitāsahasranāma-bhāsya.

In reply to this view we have to point out as follows:

- (a) The very fact that this criticism of the Vivartavāda is introduced by the words 'The Tāntrika refutes' clearly indicates that it is not the final and considered view of Bhāskararāya. To us it seems that this criticism is levelled against the overstatements of certain later-day Advaitin-s, who, in their zeal for systematization, pushed the theory of the illusoriness of the world (mithyātva) to undue and indefensible lengths.
- (b) Secondly, Bhāskararāya's attitude towards the Vivartavāda gains support from the famous verse of Bhāratī Tīrtha's Vākyasudhā also known as Drgdrsyaviveka, which runs as follows: 'Existence, Intelligence, Bliss, Form and Name—these five make up all objects whatever; the first three constitute Brahman (the substratum) and the last two make up the world.' The plain import of this śloka is that name and form (nāma-rūpa) constitute the element of difference (bheda) and when this is contradicted (bādhita), what remains is but the substratum (Brahman). This is what Bhāskararāya himself says at the end of his commentary on the third śloka of his Varivasyāhrahasya: 'An

object as an object is ephemeral, but it is eternal in its aspect of Brahman (the substratum).

(c) Thirdly, there is no inherent and deepseated opposition between the Vivartavada and the Parināmavāda. Śrī Śamkarācārva himself states at the end of his Bhāsya on the Brahmasūtra (II. 1. 14): 'Without rejecting the world of effects as unreal, he (Sūtrakāra) has recourse to the Parināmavāda on the ground that it may be of use in meditation upon the Saguna Brahman.' Sarvajñātman, Śrī Śamkara's pupil's pupil, deals with this question at length in his Samksepa-śārīraka and categorically declares that in the Vedānta system the Parināmavāda is but the necessary stepping stone, which naturally leads to the central doctrine of Vivartavāda (II. 61). The entire context (II. 55 to 82) merits the most careful consideration in this connection. The notion, therefore, that Bhaskararāya's attitude towards the Advaitavāda of Śrī Samkara is one of hostility, deserves to be summarily rejected.

#### BHĀSKARARĀYA'S LITERARY WORKS

Bhāskararāya wrote more than forty works. In his short biographical sketch of his Guru, Jagannātha gives an informative list of the works of Bhāskararāya. He seems to have had a first-hand knowledge of the contents of the works he has enumerated and on this account the information given by him is all the more valuable. It is a matter for regret that many of these

works are not available at present and we fervently hope that a diligent examination of the contents of the private libraries in South India may bring to light many more of these monumental works of Bhāskararāya.

VEDĀNTA: (1) Caṇḍabhāskara (2) Nīlācalacapeṭikā, written in reply to the Prahasta, which was probably a work on the Dvaita system of philosophy.

Mīmāmsā: (3) Vādakautūhala contains the report of a friendly debate, which took place in the court of a minor chieftain, between Bhāskararāya and Svāmi Śāstrin, the son of Nṛsiṃhādhvarin, the teacher of Bhāskararāya. (4) Bhāttacandrodaya: Khandadeva, the great Mīmāmsā writer composed his Bhāṭṭadīpikā, with a view to elucidate the Nyāya-s which lie imbedded in the Mīmāṃsā-sūtra-s of Jaimini. Khandadeva did not deal with the first pāda of the first Adhyāya and the last four Adhyāya-s (13th to 16th), which constitute what is known as the Samkarsakānda. Finding that Khandadeva's work was incomplete in this respect, Bhāskararāya supplemented it by writing his comments on the portions left out by Khandadeva. As he himself says: 'Till now Khandadeva's work was a Dīpikā, because its beginning and end were wanting. It has now become the Bhāṭṭacandrikā, as it contains all the sixteen kalā-s.' There is a pun upon the word kalā. The moon's kalā-s are sixteen in number and Bhāskararāya's Bhāttacandrikā deals with all the sixteen chapters of Jaimini's Mimāmsāsūtra-s. Bhāṭṭacandrodaya is Bhāskararāya's commentary on the enlarged Bhāṭṭadīpikā (i.e. Bhāṭṭacandrikā).

VYÄKARAŅA: (5) Rasikarañjanī is a commentary on the Madhyasiddhāntakaumudī of Varadarāja.

Nyāya: (6) Nyāyamandana.

PROSODY: (7) Chandobhāskara is a Bhāsya on the Chandaḥsūtra-s of Pingala (8) Chandaḥsaustubha (9) Vṛttacandrodaya (10) Vārttikarāja (11) Mṛtaṣaṃ-jīvanī. Nos. (7), (8) and (9) are referred to by Bhāskara-rāya himself in his other works.

KĀVYA: (12) Candraśālā (13) Madhurāmla (14) Bhāskarasubhāşita.

SMRTI: (15) Smrtitattva (16) Sahasrabhojana-khandatīkā is a commentary on the portion of the Dharmasūtra-s of Baudhāyana which deals with the procedure to be adopted in Sahasrabhojana. (17) San-khacakrānkanaprāyaścitta prescribes the expiatory ceremonies to be undergone by those who brand their bodies with the weapons of Visnu. This act is condemned by the Smrti-s, though it has the sanction of the Pāñcarātra Āgama. (18) Ekādaśīnirṇaya (19) Pradoṣanirṇaya (20) Trcabhāskara (21) Kundabhāskara.

Stotra: (22) Sivastava (23) Devīstava (24) Sivadaņdaka (published by the Sri Vani Vilas Press of Srirangam) (25) Sivāstottarasatanāmastotravyākhyā. This work was published some years ago by Pandit Jyestharam Mukundji of Bombay. In this work Bhāskararāya has explained the 108 names of Siva, contained in the Sivāstottarasatanāmastotra of the Skāndapurāņa. Each name of Siva is explained in a sloka and 108 different metres are employed for the purpose. This small treatise proves Bhāskararāya's

mastery over the intricacies of Sanskrit prosody. The Sivāṣṭottaraśatanāmastotra was also commented upon by the famous Nīlakantha Dīkṣita in his Sivatattvarahasya.

Mantra-śāstra: (26) Khadyota, a commentary on the Ganapatisahasranāman. (27) Gandralāmbāmāhātmyatīkā (28) Nāthanavaratnamālāmañjūṣā, a short hymn in praise of his Dīkṣāguru (29) Bhāvanopanisad-bhāsya with prayoga. This work deals with the worship of Śricakra in the various parts of the body without the use of external symbols. (30) Śrīsūktabhāsya (31) Kaulopanisad-bhāṣya. A perusal of this work which has been published by Arthur Avalon (Sir John Woodroffe) is sure to dispel the many mistaken notions which people entertain about the Kaula system of worship. (32) Tripuropanisad-bhāsya (33) Saubhāgyabhāskara, a commentary on the Lalitāsahasranāman has been printed in the Telugu and the Devanāgarī scripts. monument to Bhāskararāya's superhuman erudition and is an indispensable guide in all matters relating to Mantra-śāstra. (34) Saubhāg yacandrodaya is a commentary to Vidyānandanātha's Saubhāgyaratnākara, a well-known treatise on the science and religion of Śrīvidyā. (35) VARIVASYĀ-RAHASYA with Prakāśa Tripurasundarībāhyavarivasyā deals external worship of Śrī Devī using physical symbols. Bhāskararāya himself refers to this work in his Lalitāsahasranāmabhāsya. (37) Ratnāloka, a commentary on Paraśurāma's Kalpasūtra (38) Guptavatī, a commentary on the Durgāsaptaśatī which forms part of the

Mārkandeya-purāna. This has been published along with (39) Sataslokī, which summarizes the various Mantra-s embodied in the Saptasatī. (40) Mālāmantroddhāra expounds what are known as the fifteen Khadgamātā-mantra-s found in the Lalitāparisiṣṭatantra. (41) Setubandha is Bhāskararāya's magnum opus. It is a commentary on a portion of the Vāmakesvara-tantra dealing with the external and internal worship of Śrī Tripurasundarī. Bhāskararāya's marvellous attainments—intellectual, literary and spiritual—find their fruition here. We may safely assert that, in his Setubandha, Bhāskararāya has said the last word on the religion and philosophy of Śrīvidyā.

VEDIC: (42) Vaidikakośa, a short glossary of certain Vedic words was published in Bombay some years back.

Of the above forty-two works (1), (2), (5), (6), (7), (8), (9), (10), (11), (12), (13), (14), (15), (16), (17), (18), (19), (20), (21), (22), (23), (27), (30) and (37) are only known by name. The rest are available either in manuscripts or in print.

In his Varivasyā-rahasya and Lalitāsahasranāmabhāsya, Bhāskararāya says that he would write commentaries on the Tantrarāja and the Lalitāstuti. It is not known whether the promise was fulfilled.

The catalogue of Sanskrit manuscripts in the Adyar Library mentions a commentary by Bhāskararāya named Vilāsa on Bhaṭṭoji Dīkṣita's Siddhāntakaumudī. In the Sarasvati Mahal Library, Tanjavur, there is a manuscript of a small work by Bhāskararāya on Mīmāṃsā named Matvarthalakṣaṇāvicāra. This may

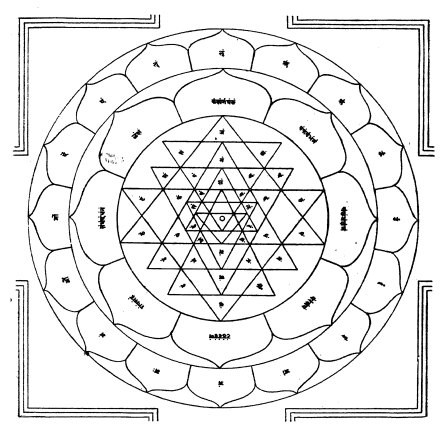
probably form a section of the Vādakautūhala already noticed by us.

A perusal of the available works of Bhāskararāya will reveal to a discriminating reader that Bhāskararāya possessed rare literary gifts which he ungrudgingly employed in the service of God and man. His style possesses a refreshing directness and precision, which is rarely found in later-day Sanskrit authors. his poetical talents were of no mean order is proved by the choice quotations extracted by Jagannātha in his biographical sketch. His learning was truly encyclopædic. It extended from the rudiments of the art of cooking to intimate acquaintance with the giddy heights of philosophic speculation. His masterly introduction to his Setubandha, where he makes a brilliant and successful attempt to evolve a comprehensive synthesis of 'the sublime philosophy and the satisfying religion' of the Veda, is enough to accord him a permanent place in the galaxy of literary and philosophical luminaries of this sacred land of Bharatavarsa. His devoted disciple, Jagannātha, pays the following loving tribute to his master, with which we should like to conclude this introduction.

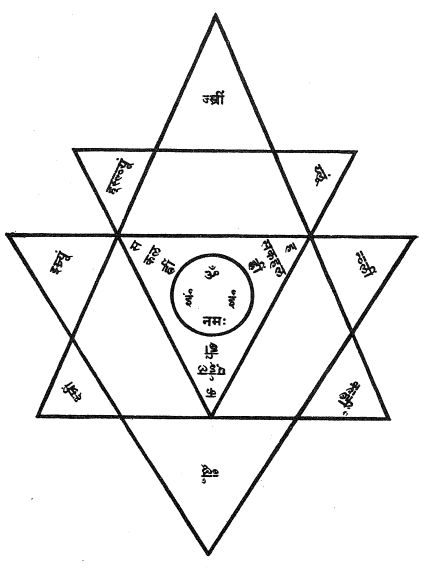
> भूषावानिखिळेगुणै: स्वकृतिभि: संतानवानभूयसा विद्याभिधनवानसुधाधवलया कीर्त्ण चिरं देहवान् । पित्रा देवतवानभूतसुकृतवालँळोकोपकारेण यः साधम्यं लभतामनेन सुवि कः श्रीभारतीयज्वना ॥

Tanjavur 15 June 1934

R. Krishnaswami Sastri



विन्दुत्रिकोणवसुकोणद्शारयुग्ममन्वश्रनागदलसंयुतषोडशारम् । वृत्तत्रयं च धरणीसदनत्रयं च श्रीचक्रमेतदुदितं परदेवतायाः ॥



विन्दुःत्रिकोणगर्भमष्टकोणचक्रम्

## वरिवस्यारहस्यम्

सन्याख्यानम्

### प्रथमोंऽशः

विद्यानां च मनूनां मनुसंख्यानां च विद्यानाम् । उपदेष्टा जयतितरां नरिसंहानन्दनाथगुरुः ॥ वरिवस्यारहस्याख्यो ग्रन्थो यः स्वेन निर्मितः । तत्र दुर्घटशब्दानामर्थः संक्षिप्य कथ्यते ॥

'तद्विज्ञानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत्', 'आचार्यवान् पुरुषो बेद ' इत्यादिश्रुत्या गुरूपसदनस्य तत्त्वज्ञानजनकत्वात् प्रथमं सकलमन्त्राधिष्ठातृदेवता-पररूपं गुरुं श्लेषेण तद्देवतं नरसिंहं च विघ्नविघाताय स्तुवन् संप्रदायं तदाज्ञयेव प्रवर्तयति—

प्रह्लादाभीष्टदाने विबुधसमुदयस्त्यमानापदाने (ऽ)शेषक्षोणीभृदन्तःप्रविलसितपदाहोबलक्षेत्रगर्भात् । प्रादुर्भूते हिरण्यद्विरदमतिमद्घान्ततन्त्रं निहन्तुं धीरे सच्छास्त्रयोनौ मम भुवनगुरावस्तु भक्तिर्नृसिंहे ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> यस्तेन (?)

प्रह्वादास्त्यो देत्यः, तदभीष्टानां दानं यस्मात् ; पक्षे प्रकृष्टो ह्वादो ब्रह्मानन्दः, तस्य, अभीष्टानां धर्मार्थकामानां च दानं यस्मातः तस्मिन्। विबुधानां देवानां पण्डितानां च समुदयेन समुदायेन स्तूयमानमपदानं पूर्वचरित्रं यस्य तस्मिन्। 'अपदानं कर्म वृत्तम्' इत्यमरः। हिरण्याख्यो योग्यतया हिरण्यकशिपुः, नामैकदेशे नामग्रहणात्; स एव द्विरदः, सिंहवध्यत्वात् ; तम् । कीदृशं तम् ? अतिशयितमद एवाज्ञानपरिणामत्वाद् ध्वान्तम्, तत्तन्त्रं तद्धीनम्, मद्परवशमिति यावत्; पक्षे हिरण्यं धनोपलक्षणम् , द्विरदाः सेनाङ्गोपलक्षणम् , मतिरसच्छास्त्रज्ञानम् , तत्संबन्धी मदो येषां तेषां ध्वान्तानां ध्वकारो उन्ते येषां नाम्नि तेषां माध्वानां तन्त्रं शास्त्रं निहन्तं शेषक्षोणीभृतः शेषाचलस्यान्तः प्रविलसितं शोभ-मानं पदं स्थानं यस्याहोबलाख्यक्षेत्रस्य, तस्य गर्भान्मध्यात्, पक्षे, अशेषाणां समस्तानां क्षोणीभृतां राज्ञां मध्ये प्रविलसिते पदे चरणौ यस्य अहोबलाख्यस्य पुरुषधौरेयस्य, तस्य क्षेत्रं पत्नी, तस्या गर्भात्, पादुर्भूते; धीरे धैर्यशास्त्रिनि, पक्षे घियं रातीति घीरः पण्डितस्तस्मिन्; सतां शास्त्राणां योनिः कारणम् , 'यस्य निःश्वसितं वेदाः', 'छन्दा शसि जिज्ञिरे तस्मात् ' इत्यादि-श्रवणात् ; सच्छास्त्राण्येव योनिर्ज्ञापकहेतुर्यस्येति वा, 'तं त्वीपनिषदं पुरुषं प्रच्छामि ' इति श्रवणात् , शास्त्रयोनित्वाधिकरणे द्वेधापि व्याख्यानात् ; पक्षे सच्छास्त्राणां योनिः कर्ता, प्रन्थकर्तेति यावत् , तस्मिन् भुवनगुरौ नृसिंहे नरकेसरिणि, नृसिंहनामके च मम भक्तिरस्विति पार्थना । अत्रोपमेयोपमाया उपमाया अमेदस्य वा ध्वनिः। श्रेषे अलंकारः। सो ऽपि च प्रकृतोभय-विषयकः सभक्तो ऽभक्तश्च । स्रम्थरा वृत्तम् ॥ १ ॥

May my devotion be unto Lord [my preceptor] Nṛṣiṃha, the bestower of Prahlāda's heart's desires

Bliss as well as other goals of human Supreme desire], whose glorious deeds of old have been extolled by the celestial throngs [assemblage of the wise], who manifested himself from the holy sanctuary of Ahobala effulgent in the region of mount Sesa [who came out of the womb of the consort of Ahobala, whose feet were ever bright in the hearts of all the princes] to slay the elephant Hiranya overcome by the extreme rut of darkness Ito refute the tenets of the Dhvanta-s or Mādhva-s, the followers of Madhva, filled with the pride of gold, elephants and their false doctrines], the Brave One [one replete with learning], the fountainsource of sacred lore [the author of sacred books] and the father of the universe [the spiritual guide of the world]. (1)

आ प्राचः कामरूपाद् द्रुहिणसुतनद्षप्रावितादा प्रतीचो गान्धारात् भिन्धुसान्द्राद्रघुवरचरितादा च सेतोरवाचः। आ क्रेदारादुदीचस्तुहिनगहनतः सन्ति विद्यत्समाजा ये ये तानेष यत्नः सुखयतु समजान् कश्चमत्कर्तुमीष्टे॥

कामरूपगान्धारौ देशौ । सेतुकेदारौ क्षेत्रे । दुहिणसुतसिन्धू नदविशेत्रौ । विदुषां विद्योपासकानां समाजाः, 'न शिल्पादिज्ञानयुक्ते विद्वच्छब्दः प्रयुज्यते । इत्यादिना विद्वच्छब्दस्योपासकपरतायास्त्रिशत्यां प्रदर्शनात् । समजाः पशुगणाः । 'पशूनां समजो ऽन्येषां समाजः । इत्यमरः ॥ २ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> सिन्धुसाद्रद्रिष्ठ्

May this attempt of mine satisfy the assemblies of learned men which are to be found as far to the east as Kāmarūpa over which the river Brahmaputra flows, as far to the west as Gāndhāra, profusely watered by the Indus, as far to the south as Setu hallowed by the footprints of Raghuvara (Rāma), and as far to the north as Kedāra, thickly covered with snow. Who would wish to gratify multitudes of beasts? (2)

# स जयित महान् प्रकाशो यस्मिन् दृष्टे न दृश्यते किमिप । कथिमव तस्मिञ्ज्ञाते सर्वे विज्ञातमुच्यते वेदे ॥ ३ ॥

स सर्वेषामात्मत्वेन प्रसिद्धः, महान् देशकाल्राद्यनविच्छन्नः पराप्रकाश्यः; प्रकाशः सर्वदा अनावृतात्मस्वरूपज्योतिः, 'स्वरूपज्योतिरेवान्तः' इति रहस्यागमात् , 'न तत्र स्यों भाति ' इत्यादिश्रवणाच्च । जयित सर्वोत्कर्षेण वर्तते । यस्मिन्निषष्ठाने दृष्टे निर्विकल्पात्मकचरमवृत्तिविषयीकृते सित किमिप दृश्यं न दृश्यते, अधिष्ठानज्ञाननाश्यत्वात् । अत एवेकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं श्रुतावुक्तं कथं संगच्छत इति साश्चर्यमाह—कथमिवेति । अथ वा, विवर्तवादं वेदान्तिसंगतं परिणामवादी तान्त्रिको दृषयति—कथमिवेति । तन्मते मृद्धटादिदृष्टान्तानुपपत्तिरित्यर्थः । अत्रेयं तान्त्रिकप्रक्रिया—'इच्छामि', 'जानामि' इत्यादावुत्तमपुरुषान्तर्भासमानं स्फुरणान्विय ज्ञानमेव प्रकाशाभिधं न्रह्म । तच्च सर्वज्ञत्वसर्वेश्वरत्वसर्वकर्तृत्वपूर्णत्वव्यापकत्वादिशक्तिसंवित्तम् । तस्य चानन्दरूपांश एव स्फुरणं परा अहंता, विमर्शः, परा लिखता मद्दारिका, त्रिपुरसुन्दरीत्यादिपदैर्व्यविद्वयते । उक्तं च विरूपाक्षपञ्चाशिकायां विश्वशरीर-स्कन्धे—

' ईश्वरता कर्तृत्वं स्वतन्त्रता चित्स्वरूपता चेति । <sup>1</sup>एते ऽहंतायाः किरु पर्यायाः सद्भिरूच्यन्ते ॥ '

इति । पराहंतामन्तरेणेदंताया असंस्कुरणादहमिदमोः ससंबन्धिकत्वादिदंपदगम्यस्य दृश्यस्याहंतारूपशक्त्या तद्विशिष्टब्रह्मणा वा जन्यत्वम् । तच्च दृश्यं तत्परिणाम एव, 'तस्यां परिणतायां तु न कश्चित् पर इप्यते । इति वामकेश्वरतन्त्रात्, 'वाचारम्भणं विकारः ' इत्यादिश्रुतीनां तत्रैव स्वारस्याच । शक्तिशक्तिमतोरु-पादानोपादेययोरत्यन्तमभेदः, न पुनरौपनिषदादिवद्भेदाभेदौ । अत एव 'सर्वे खिल्वदं ब्रह्मं इति सामानाधिकरण्यमभेदे, न पुनर्बाधायाम् । अद्वैतश्रुतयः सर्वो अप्येतद्भिपायिका एवाविरुद्धाः । सर्वेप्रमाणमूर्घन्यया श्रुत्या तद्नुसारि-तन्त्रेश्चाद्वेते कथिते, तद्विरुद्धत्वेन भासमानः कार्यकारणयोभेंदांश एव कल्पित आस्तां न पुनः सर्वो ऽपि प्रपञ्चः। 'नेह नानास्ति किंचन र इत्यादिश्रुतिप्विप मेदांशस्यैव निषेधो न प्रपञ्चस्य। 'एकमेवाद्वितीयम्' इत्यादौ श्रूयमाणो भेदवत्प्रपञ्चाभावो ऽपि विशेषणाभावप्रयुक्त एव । अत एव भामत्यां हाटकमकुट-य्रन्थे भेदस्यैव हाटकन्यूनसत्ताकत्वं न मकुटस्योक्तम्, परिणामस्य परिणामि-समानसत्ताकत्वावश्यिकत्वात् । 'मायामात्रमिदं द्वैतम् ' इत्यत्रापि द्वैतशब्देन मेदस्यैव मिथ्यात्वमुच्यते, न पुनर्भेदवतः; तथात्वे तु प्रतियोगितासंबन्धेन जगत इवानुयोगितासंबन्धेन ब्रह्मणो ऽपि भेदवत्त्वस्य सत्त्वात् सदसद्भ्यामभावो निरूप्यत इति न्यायसिद्धत्वाविशेषान्मिथ्यात्वापत्तेः । ततश्च श्रुतेरपि परिणाम-वाद एव संमतः सिध्यति । भगवता व्यासेनापि 'प्रकृतिश्च प्रतिज्ञादद्यान्तानु-परोधात् ' इत्यसिन्नधिकरण एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञां मृद्धटनखनिकृत-नादिदद्यान्तम् 'बहु स्यां प्रजायेय ' इत्यभिध्योपदेशादिकं चानुसंद्धानेन परिणामवाद एवाभिषेतः, कण्ठरवेणोक्तश्च 'आत्मक्कतेः परिणामात् ' इति सूत्रे ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> एते चाहंताया:

भाष्यकारैरिप तत्र विवर्तवादानुसारेण व्याचक्षाणैरिप सौन्दर्यल्हर्याम् , 'मनस्त्वं व्योम त्वम्—' इति स्ठोके 'त्विय परिणतायाम्' इति स्वाभिमतः परिणामवाद एव स्फुटीकृतः । अस्मिन् पक्षे रहस्यनामसहस्रे 'मिथ्याजगद-विष्ठाना' इत्यादौ श्रूयमाणं मिथ्यात्वं तु स्वानतिरिक्तरूपत्वम् , घटादिरूपेणा-नित्यत्वं ब्रह्मरूपेण नित्यत्वम् , मृद्धटयोरभेदे ऽपि घटरूपेण ध्वस्तत्वं मृदूपेणा-ध्वस्तत्वं चेत्यादिवद्विरुद्धधर्मनिरासादिकमृद्यमित्यादिकः शांभवानन्दकल्पलतायां विस्तरः ॥ ३ ॥

That Great Radiance triumphs, at the sight of which nought else is seen. How then is it said in the Veda-s that all is known on Its being known! (3)

#### इममेवार्थं श्लोकद्वयेनाह—

नैसर्गिकी स्फुरत्ता विमर्शरूपास्य वर्तते शक्तिः । तद्योगादेव शिवो जगदुत्पादयति पाति संहरति ॥ ४ ॥

इहोत्पादनादि त्रयं तिरोधानानुम्रहयोरुपरुक्षणम् ॥ ४ ॥

It has the Power (Sakti) of Vimarsa which may be defined as inherent pulsation. It is in conjunction with that Power that Siva creates, sustains and withdraws the world. (4)

सावश्यं विज्ञेया यत्परिणामाद्भूदेषा । अर्थमयी शब्दमयी चक्रमयी देहमय्यपि च सृष्टिः ॥ ५ ॥ अवश्यम् , सर्वेविज्ञानसाधनत्वान्मोक्षादिपुरुषार्थपदत्वाच । अर्थमयी शिवादिक्षित्यन्तषट्त्रिंशत्तत्त्वरूपा । शब्दमयी परादिवैसर्यन्ता । चक्रमयी विन्द्वादिभूगृहान्ता । देहमयी सूक्ष्मादिस्थृरुग्नता ॥ ५ ॥

She (Sakti) by whose transformation this creation in the form of objects (artha-s), words (sabda-s), plexuses (cakra-s) and bodies (deha-s) exists, should of necessity be known by us. (5)

# तज्ज्ञानार्थमुपाया विद्या लोके चतुर्दश प्रोक्ताः। वेदास्तत्रापि गायत्री॥ ६॥

चतुर्दश विद्याः चत्वारो वेदाः षडङ्गानि न्यायो मीमांसा पुराणं धर्मशास्त्रं चेति । तन्त्राणां धर्मशास्त्रे ऽन्तर्भावः । तेषां प्रामाण्यसमर्थनं विस्तरेण तित्रपुरसुन्दरीबाह्यवरिवम्याविधौ द्रष्टव्यम् । तन्त्रराजव्यास्याने च विस्तरेण तन्त्राणां धर्मशास्त्रे ऽन्तर्भावः पपञ्चयिष्यते । एवं च न शिष्टा-कोपाधिकरण्स्थवार्तिकविरोधः, शास्त्रपरिमाणानतिक्रमात् ॥ ६ ॥

The fourteen Vidyā-s have been declared to be the expedients in this world to understand Her. Even among them the most essential are the Veda-s and therein indeed Gāyatrī. (6)

तस्या रूपिद्वतयं तत्रैकं यत् प्रपठ्यते (ऽ)स्पष्टम् । वेदेषु चतुर्ष्विपि परमत्यन्तं गोपनीयतरम् ॥ ७ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> चास्मदीये

तस्या गायज्याः स्पष्टमस्पष्टं चेति पदच्छेद आवृत्त्या । चरण-त्रयम् 'तत् सवितुः' इत्यादि स्पष्टम् । 'परोरजसे सावदोम् ' इति चतुर्थ-चरणं त्वस्पष्टमित्यर्थः । परं श्रीविद्याख्यं द्वितीयं रूपम् ॥ ७ ॥

She (Gāyatrī) is of two forms: one of them is clear, being what is recited in the four Veda-s; the other (Śrīvidyā) is not clear, being exceedingly esoteric. (7)

यद्यपि तन्त्रराजादौ सौन्दर्यछहर्यो चं हादिविद्याया एव प्रथममुद्धारो हश्यते, तथापि 'श्रीविद्येव तु मन्त्राणां तत्र कादिर्यथा परा ' इति वचनात्, षोडशीघटकत्वाच, 'यदक्षरैकमात्रे ऽपि ', 'यदेकादशमायारम् ' इत्यादिरहस्यार्थप्रतिपाद्याक्षरशाळित्वाच, त्रिशत्यामस्या एवादराच, त्रिपुरोप-निषधेतन्मूछकत्वेनैवान्यासामुद्धाराच, योगिनीहृदयादावुक्तानामिहापि वक्ष्य-माणानामर्थानामत्रेव स्वारस्याच, शाङ्खायनश्रुतौ 'चत्वार ई बिभ्रति ' इत्यस्यामृचि च प्रथममस्या एवोद्धाराच कादिविद्यायाः प्राधान्यमिति विद्यायाः प्रतीकमादत्ते—

कामो योनिः कमलेत्येवं <sup>²</sup>सांकेतिंकैः शब्दैः । व्यवहरति न तु प्रकटं यां विद्यां वेदपुरुषो ऽपि ॥ ८ ॥

'कामो योनिः कमळा वज्रपाणिर्गुहाहसा मातरिश्वाभ्रमिन्दः। पुनर्गुहासकळा मायया च पुरूच्येषा विश्वमातादिविद्या॥'

इति शाङ्खायनश्रुतिः । कामो मातिरिधा च ककारः । योनिरेकारः । कमला तुरीयः स्वरः । वज्रपाणिरिन्द्रश्च लकारः । गुहाद्वयं माया च लज्जाबीजम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> द्योतयनस्याः

हसेति सकलेति च स्वरूपम् । गुहया सह समासाह हुवचनं न पुनः सकारो दीर्घः । एवं लकारो ऽपि । अभ्रं हकारः । एताहशैः <sup>1</sup>सांकेतिकैः शब्दैर्व्य-वहारादत्यन्तगोपनीयत्वं समर्थितं भवति ॥ ८॥

Even the Vedic text (Vedapuruṣa) talks of that Vidyā in such symbolical terms as kāmo, yoniḥ, kamalā, etc. and not explicitly. (8)

#### विद्यावर्णानुद्धरति---

कोधीशः श्रीकण्ठारूढः कोणत्रयं रुक्ष्मीः । मांसमनुत्तररूढं वाग्भवकूटं प्रकीर्तितं प्रथमम् ॥ ९ ॥ शिवहंसब्रह्मवियच्छकाः प्रत्येकमक्षरारूढाः । हैतीयीकं कूटं कथितं तत् कामराजाख्यम् ॥ १० ॥ शिवतो वियतो मुक्तं तृतीयमिद्मेव शक्तिकूटाख्यम् । हक्केखानां त्रितयं कूटित्रतये ऽपि योज्यमन्ते स्यात् ॥ ११॥

कोधीशो ब्रह्मा च ककारः । श्रीकण्ठो ऽनुत्तरमक्षरं चाकारः । तमा-रूढस्तेन युक्तः । कोणत्रयं योनिः । लक्ष्मीः कमला । मांसं शक्रश्चेन्द्रः । शिवो वियच हकारः । हंसः सकारः । अक्षरसमृहात्मकत्वात् कूटत्व-व्यपदेशः ॥ ९-११ ॥

[The letters of the Vidyā 3 are set forth—]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> संकेतितै:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> कूटत्रितयस्य

<sup>3</sup> Ka E I La Hrim; Ha Sa Ka Ha La Hrim; Sa Ka La Hrim.

Krodhīśa (K) along with Śrīkantha (a), Konatraya, i.e. triangle (E), Lakṣmī (I), Māṃsa (L) along with Anuttara (a), constitute the first Group known as Vāgbhava-kūṭa. (9)

Siva (H), Hamsa (S), Brahman (K), Viyat (H), Sakra (L), these severally conjoined with Akṣara (a), constitute the second Group known as Kāmarāja-kūṭa. (10)

The selfsame Group, without Siva (Ha) and Viyat (Ha), constitutes the third Group known as Sakti-kūṭa. At the end of these three Groups should be added three Hṛllekhā-s [Hrīṃ-s] [one in each]. (11)

हक्केखायाः स्वरूपं तु व्योमामिर्वामलोचना । बिन्दर्धचन्द्ररोधिन्यो नादनादान्तराक्तयः ॥ १२ ॥ व्यापिकासमनोन्मन्य इति द्वादरासंहतिः । बिन्द्वादीनां नवानां तु समष्टिनीद उच्यते ॥ १३ ॥

व्योम हकारः केवलो न त्वकारिविशिष्टः। अमी रेफस्तादृशः।

विनद्वाद्यो नवापि सूक्ष्मसूक्ष्मत्रस्क्ष्मतमकालैरुचार्या

ध्वनिविशेषाः, वर्णविशेषा वा। न च ककारादिवत् स्पष्टमनुचार्यत्वात्

तन्त्रीस्वरतुल्यत्वेन श्रूयमाणत्वाच कारमत्ययाद्यभावाच 'बीजविन्दुध्वनीनां च

तिकूटेषु महास्मिका इत्यादौ ध्वनिपदेनैव तन्त्रेषु व्यवहाराच न वर्णत्व
मर्धचन्द्रादेरिति वाच्यम्, अनुस्वारिवसर्गादावुक्तहेतुसत्त्वे ऽपि वर्णत्व
स्येष्टत्वात्। कथमन्यथा 'त्रिषष्टिश्चतुःषष्टिवी वर्णाः शंभुमते मताः'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> वामलोचनम्

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> वामलोचनमीकार:

इति प्रतिज्ञाय 'अनुस्वारो विसर्गश्च—' इति परिगणनं शिक्षायां संगच्छेत ? न च तादृशसंख्याविरोधादेव नात्र वर्णत्वम् , तत्र स्पष्टोच्चार्याणामेव गणनात् । न च ताल्वादिपरिगणितस्थानानिम्यङ्गचत्वाञ्च वर्णत्वम् , तद्दनिम्यङ्गचत्वस्य पश्यन्त्यादावव्याप्तेः, 'चत्वारि वाक्परिमिता पदानि ' इति श्रुत्या वर्ण-समृहात्मकपद्त्वस्य स्पष्टमुक्तत्वाच्च । अत एव चतुःशतीशास्त्रे नादस्यार्थवर्णनं संगच्छते । न च रथघोषवत् पदार्थस्मारकत्वोपपितः; तत्र हि तत्काल-करणीयत्वसंबन्धेन माहेन्द्रस्तोत्रोपाकरणस्य समृतिविषयताया वाचनिकत्वेन रथघोषसामान्यस्य छौकिकादिसाधारणस्य स्मारकत्वाभावेन तस्य तत्र शक्तर-योगात् , पकृते तु न तथेति वैषम्यात् ; 'हल्लेखात्रयसंभृतैस्तिथिसंख्यैस्तथा-क्षरैः' इत्यादौ प्रतिहल्ले हकाररेफेकारानुस्वारनादपञ्चकमिति पञ्चदशा-क्षरीः इत्यादौ प्रतिहल्ले हकाररेफेकारानुस्वारनादपञ्चकमिति पञ्चदशा-क्षराणीत्युक्त्या, नादे ऽक्षरत्वव्यवहारस्यासकृद्योगिनीहृदये,

' भूमिश्चन्द्रः शिवो माया शक्तिः कृष्णाध्वमादनौ । अर्धचन्द्रश्च बिन्दुश्च नवार्णो मेरुरुच्यते । महात्रिपुरसुन्दर्या मन्त्रा मेरुसमुद्भवाः ॥ '

इति ज्ञानार्णवादावप्यसकृद्ध्यवहारस्य दर्शनाच । ध्वनिपदेन व्यवहारस्तु तत्तुल्यत्वाछक्षणया ध्वनिपर्यायनादपदवाच्यत्वाक्षेयार्थरूपरुक्षणया वा नेय इति दिक् । एवं च प्रथमतृतीयकूटे अष्टादशवर्णात्मके; मध्यमकूटं तु चतुरधिकम; संहत्याष्टपञ्चाशद्वर्णात्मका विद्यति सिद्धम् । यद्यपि बिन्दु-विनिर्मुक्तानामष्टानामेव नादसंज्ञा मन्त्रशास्त्रे, तथ्वापि व्यवहारसौकर्याय तत्सिहतानामेव सात्र कृतेति ध्येयम् ॥ १२, १३ ॥

The form of Hrllekhā is composed of the twelve letters: Vyoman (H), Agni (r), Vāmalocanā (i), Bindu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> मध्यकूटं

(m), Ardhacandra, Rodhini, Nāda, Nādānta, Šakti, Vyāpikā, Samanā and Unmani. The aggregate (samasti) of the nine beginning with Bindu is known as Nāda. (12, 13)

#### सिद्धमेवाह---

## प्रथमे ऽष्टादश वर्णा द्वाविंशतिरक्षराणि मध्ये स्यः । प्रथमेन तुल्यमन्त्यं संघातेनाष्टपञ्चाशत् ॥ १४ ॥

In the first Group there are eighteen letters; in the middle Group there are twenty-two letters; the last Group is similar to the first; thus there are in the aggregate fifty-eight. (14)

#### वर्णीनां कालानाह---

मात्राहितयोचार्या कामकला च त्रिकोणा च । बिन्दुरहितह्रक्लेखा मात्राकालत्रयोचार्याः ॥ १५ ॥ अन्येषां वर्णानां मात्राकालो ऽर्धमात्रया सहितः । बिन्दोर्र्ध मात्रा परे परे चापि पूर्वपूर्वीर्धाः ॥ १६ ॥ संह्रत्यैकलवोनो मात्राकालो ऽस्य नादस्य ।

मात्रा लघ्वक्षरस्य कालः । तद्द्विगुणो गुर्वक्षरस्य । अत एवं कामकला कमला त्रिकोणा योनिश्च द्विमात्रा । हृक्लेखायां द्वयोर्व्यक्जनयोरेका मात्रा, कामकलाया द्वे मात्रे इति तिस्रः । अन्येषामकारसहितानां <sup>1</sup>ककारादि-दशवर्णानाम् । बिन्दोरिप व्यञ्जनत्वादर्धा मात्रा,

 $<sup>^{1}</sup>$  कादिदश $^{\circ}$ 

' एकमात्रो भवेद्घ्रस्वो द्विमात्रो दीर्घ उच्यते । त्रिमात्रस्तु प्छतो ज्ञेयो व्यञ्जनं त्वर्घमात्रकम् ॥' इति वचनात् । परे परे, अर्धचन्द्ररोधिन्यादयः, पूर्वपूर्वार्धाः ; अर्धचन्द्र-स्यार्धकालो रोधिन्याः, रोधिन्यर्धकालो नादस्येत्यादिकमेण कालदन्तः । अयं भावः—कालपरमाणुर्लव इत्युच्यते,

> 'निलिनीपत्रसंहत्याः सूक्ष्मसूच्यभिवेधने । दले दले तु यः कालः स कालो लवसंज्ञितः । अतः सूक्ष्मतमः कालो नोपलभ्यो भृगृद्वह ॥'

इति वचनात् । षट्पञ्चाशदुत्तरशतद्वयलवैरेका मात्रा । बिन्दोरष्टाविंशत्युत्तरशतं लवाः । अर्धचन्द्रस्य चतुःषिः । रोधिन्या द्वात्रिंशत् । नादस्य षोडश । नादान्तस्याष्टे । शक्तेश्वत्वारः । व्यापिकाया द्वो लवी । समनाया एको लवः । उन्मनायास्तु नास्त्येव कालः । यद्यपि योगिनीहृदये चक्रसंकेते 'दीपाकारो ऽर्धमात्रश्च' इत्यनेन बिन्दोः कालमुक्त्वा अर्धचन्द्रादेः शक्तिपर्यन्तस्य चतुरंशा-ष्टांशपेडशांशादिरूपभागद्वेगुण्यं कालस्योक्त्वा शक्त्यादीनां पूर्वपूर्वद्विगुणांश-कालक्त्वं क्सामान्येनोक्तम् 'चतुःषष्टिस्तदृष्वं तु द्विगुणं द्विगुणं ततः' इति , तेन च वचनेन मात्राया द्वादशोत्तरपञ्चशततमो भाग उन्मनाकालः, मात्रास्व-रूपं च द्वादशोत्तरपञ्चशतलवात्मकत्वमेव प्रतीयते, अत एव 'देशकालान-विच्छन्न तदृष्वं परमं महत् ' इत्युत्तरप्रन्थे ऽप्युन्मनायाः परत एव कालानवच्छेद उक्त इति व्यक्तं प्रतीयते ; तथापि 'चतुःषष्टिः— ' इति श्लोकस्य शक्तेश्वतुःषष्टितमो मात्रामागः, तदृष्वं द्विगुणं व्यापिकाया अष्टाविंशत्युत्तरशततमो भागः, ततो द्विगुणं समनायाः षट्पञ्चाशदुत्तर-शतद्वयात्मको भाग विद्रयर्थस्ततस्तद्वर्वमिति पदाभ्यां द्विगुणपदद्वयेन च

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> इत्यर्थस्य

स्पष्टं <sup>1</sup>प्रतीयते ; अत एवोत्तरार्धे 'शक्त्यादीनां च मात्रांशो मनोन्म-न्यास्तथोन्मनी ' इत्यत्र मनोन्मनीति पदस्य समनापर्यायस्य समनापर्यन्ताना-मित्यर्थकत्वमङ्गीकृत्य शक्त्यादीनां तिस्रणामित्यमृतानन्दैर्व्याख्यातम् । नादस्य बिन्द्वादिनवकस्य ॥ १५, १६-॥

[The time required to pronounce the letters—]

Kāmakalā (*I*) and Trikoṇā (*E*) are to be pronounced with two Mātrā-s. Hrllekhā-s devoid of Bindu are to be pronounced with three Mātrā-periods. (15)

In the case of the other letters the period is half a Mātrā added to a Mātrā [i.e. one and a half Mātrā-s]. Bindu's period is half a Mātrā. The others coming thereafter in succession have one half of the period of the letter immediately preceding each of them. (16)

Computing in the above manner, [it will be found that] this Nāda has one Mātrā less one Lava. (16-)

एकादश वाक्कूटे सार्घा एकादशोदिता मध्ये ॥ १७ ॥ सार्घा अष्टौ शक्तावेकैकलवोनिता मात्रा: । संहत्यैकत्रिंशन्मात्रा मन्त्रे लवत्रयन्यूना: ॥ १८ ॥

शक्ती तृतीयकूटे ॥ -१७, १८ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> प्रतीते:

In the Vāk-kūṭa there are eleven Mātrā-s, in the middle one [Kāma-kūṭa] there are eleven and a half, and in the Śakti-kūṭa eight and a half, less one Lava in each case. [Thus] there are, on the whole, thirty-one Mātrā-s less three Lava-s in the Mantra. (-17, 18)

#### उत्पत्तिस्थानयत्नावाह—

## कण्ठे च कण्ठतालुनि तालुनि दन्तेषु मूर्धि नासायाम् । रपृष्टविवाराचान्तरबाह्यैर्यत्नैस्तद्क्षरोत्पत्तिः ॥ १९ ॥

ककारत्रयमकारदशकं हकारपञ्चकं च कण्ठे। द्वितीयमक्षरं कण्ठ-तालुनि। प्राण्यङ्गत्वादेकवद्भावः। ईकारचतुष्टयं तालुनि। लकारत्रयं सकारद्वयं च दन्तेषु। रेफत्रयं तु मूर्धि। बिन्द्वादिनवकत्रयं नासायाम्। स्पृष्टेति। ककाराः स्पृष्टयबाः। अकाराः संवृताः। ईकारा एकारश्च विवृताः। रेफा ककाराश्चेषत्स्पृष्टाः। हकाराः सकारौ चेषद्विवृताः। बिन्द्वादयः संवृततमाः। इत्याभ्यन्तरो यतः। ककारा विवारश्वासाघोष-वन्तो ऽल्पृषाणवन्तश्च। सकारौ महाप्राणवन्तौ विवारादिमन्तौ च। स्वराः सर्वे ऽप्युदात्ताः। रेफा लकाराश्च संवारनादघोषाल्पप्राणवन्तः। हकारास्तु संवारादित्रयवन्तो महाप्राणवन्तश्च। बिन्द्वादयस्त्वात्यन्तिकसंवारादिचतुष्कवन्तः। इति बाह्यः प्रयतः।। १९।।

These letters [of the Mantra] have their origin in the throat, the throat and palate, the palate, the teeth, the roof of the mouth, and the nose [and are pronounced] with the aid of internal efforts, Sprsta, etc. and external efforts, Vivāra, etc. as the case may be. (19)

अथ वर्णानां स्थितिस्थानं रूपमाकारं चाह-

प्रलयमिनिमं प्रथमं मूलाधारादनाहतं रपृशति । तस्मादाज्ञाचकं द्वितीयकूटं तु कोटिसूर्याभम् ॥ २०॥ तस्माह्मलाटमध्यं तार्तीयं कोटिचन्द्राभम् । मालामणिवद्वर्णाः क्रमेण भाव्या उपर्युपरि ॥ २०॥

मूलाधारादित्यादि पश्चमीत्रयं ल्यब्लोपे। मूलाधारमारभ्येत्यर्थः। तस्मादनाहतमारभ्य। तस्मादाज्ञाचक्रमारभ्य। इदं च स्थानत्रयं बिन्द्वादि-रहितकूटत्रयस्यैव। सुषुग्णाख्यनाडीमूलाप्रयोद्धे सहस्रदलकमले, मध्ये चाष्टदलपङ्दलादीनि त्रिंशत्पद्मानि सिवस्तरं स्वच्छन्दसंग्रहादौ पपिश्च-तानि। तत्र गुदोपिर द्वचङ्गुलोध्वे लिक्के नाभौ हृदि कण्ठे भूमध्ये च मूलाधारस्वाधिष्ठानमणिपूरानाहतिविग्रद्धचाज्ञानामकानि चतुःषङ्दशद्वादश-षोडशद्विदलानि द्विद्विम्रन्थिमध्यसंदष्टानि चक्कपदवाच्यान्यपि षट् पद्मानि सन्तीत्यन्यत्र विस्तरः॥ २०, २१॥

The first [Kūṭa], which resembles the diluvian Fire, touches Anāhata, beginning from Mūlādhāra. The second [Kūṭa], which has the brilliance of ten million suns, touches Ājñā-cakra therefrom [from Anāhata]. The third [Kūṭa], which has the effulgence of ten million moons, touches the middle of the forehead (lalāṭamadhya) thence [from Ājñā-cakra]. The letters [constituting the three Kūṭa-s] are to be regarded as beads in a rosary, one above the other. (20, 21)

#### आधारोत्थितनादो गुण इव परिभाति वर्णमध्यगतः ।

अत्रेयं शब्दसृष्टिप्रक्रिया — वटबीजान्तर्गतवटवृक्षीयसूक्ष्मरूपतुल्यशब्द-सृष्टिस्क्ष्मरूपशालिनी पूर्वोक्तरूपा त्रिपुरसुन्दर्येव तादृशस्क्ष्मरूपवत्त्वप्रवृत्ति-निमित्तकपरापदवाच्या । सैव च माति तरति कायतीति च व्युत्पत्त्या मातृकेत्युच्यते । तस्यां च निर्विकारायामप्यनादिसिद्धप्राण्यदृष्टवशात् स्वान्तः-संहतिवश्वसिसक्षोत्पद्यते । ततः स्रष्टव्यपदार्थानालोचयति, 'तदैक्षत बहु स्यां प्रजायेय ' इति श्रुतेः । तादशमीक्षणमेव प्रवृत्तिनिमित्तीकृत्य तस्यां पश्यन्तीति पदं प्रवर्तते । सैव च पश्यन्त्याख्या मात्रका करणसरणित उत्तीर्णत्वादुत्तीर्णेसुच्यते । तदवयवाश्च वामादयो ऽष्टौ शक्तयो ऽन्यत्र प्रपश्चिताः । अतः सैव व्यष्टिसमष्टिवेषेण नवविधा । ततो नव नादा अविकृतशून्यादयो जाताः । तत्समष्टिश्च नाद्ध्वन्यादिपद्वाच्या नातिसृक्ष्मा परावन्नातिस्थूला वैखरीवदतो मध्यमाख्या मातृका मध्यमावयवरूपमिककृत-शून्यस्पर्शनाद्ध्वनिबिन्दुशक्तिबीजाक्षराख्यं नादनवकं मूलाधारादिषट्के नादे नाद।न्ते ब्रह्मरन्ध्रे च स्थितम् । नवभिनदिरकचटतपयशळ।ख्यवर्गनवकवती वैखर्याख्या मातृका जाता, वै निश्चयेन स्पष्टतरत्वात् खं कर्णविवरवर्तिनभोरूप-श्रोत्रेन्द्रियं राति गच्छति, तज्जन्यज्ञानविषयो भवतीति व्युत्पत्तेरित्याद्यन्यतो विस्तरः । एवं च ककारादौ कत्वादिवर्णधर्माणां षड्जत्वादिध्वनिधर्माणां चानुभूयमानत्वात् परिणामे परिणामिनो ऽनुस्यूतताया मृद्धटे दर्शनाच वर्णेषु नादो ऽनुस्यूतः । तन्तुविद्योषजन्यः पटविद्योषो वर्णकपदवाच्यः । तत्र कप्रत्यय-परित्यागेन प्रयोगस्त्वक्षरबाचर्कवर्णपदेन श्लेषार्थः । गुण इव वर्णकाख्यपट-विशेषोपाद्मनभूततन्तुविशेषवन्मालामण्याधारसूत्रवचेत्यर्थः । वर्णमध्यगत इत्यस्य द्वयोर्वर्णयोर्मध्यभागे वर्णशरीरान्तर्भागे च स्थित इत्यर्थः। अयं भावः---द्रयोर्वर्णयोर्मध्यभागे मणिद्वयमध्यभागस्थशुद्धसूत्रवच्छुद्धनादस्य भानम् , वर्ण- शरीरान्तर्भागे तु पटामेदेन संविक्ठिततन्तुवद्धटान्तर्मृद्धच तत्तद्धणिमेदेनैव नादस्य भानम्, न पुनस्तत्र मण्यन्तर्गतसूत्रदृष्टान्तः, तस्य मणितो ऽत्यन्तभिन्नत्वादिति ॥ २१- ॥

Nāda emanating from Mūlādhāra appears as the string passing through the several letters [forming with them a composite whole, even as the threads in a piece of cloth]. (21-)

अथावशिष्टस्य बिन्द्वादिनवकस्य स्थितिस्थानरूपाकारानाह-

मध्येफालं बिन्दुर्दीप इवामाति वर्तुलाकारः ॥ २२ ॥ तदुपरि गतो ऽर्धचन्द्रो उन्वर्धः कान्त्या तथाकृत्या । अथ रोधिनी तदूर्ध्व त्रिकोणरूपा च चन्द्रिकाकान्तिः ॥ नादम्तु पद्मरागवदण्डहयमध्यवर्तिनीव सिरा । नादान्तस्तिडदाभः सन्यस्थितबिन्दुयुक्तलाङ्गलवत् ॥२४॥ तिर्यग्विन्दुहितये वामोद्रच्छत्सिराकृतिः शक्तिः । बिन्दूद्रच्छत्त्रयश्राकारधरा व्यापिका प्रोक्ता ॥ २५ ॥ ऊर्घ्वाधोबिन्दुह्यसंयुतरेखाकृतिः समना । सैवोर्घ्वबिन्दुहीनोन्मना तदूर्ध्व महाबिन्दुः ॥ २६ ॥ शक्त्यादीनां तु वपुद्दीदशरविकान्तिपुञ्जाभम् ।

मध्येफालं फालस्य मध्ये । 'पारे मध्ये षष्ठ्या वा ' इति समासः । कान्त्या, आकृत्या चान्वर्थः ; अर्धचन्द्रवत्कान्तिराकारश्चेत्यर्थः । अण्डस्थानीयौ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> कथिता.

द्वी बिन्दू सिरास्थानीया मध्यरेखा चेति त्रयं संहत्य नादस्याकारः, 'बिन्दुद्वयान्तरे दण्डः रोवरूपो मणिप्रमः' इति चक्रसंकेतोक्तेः। रोवो मुष्कद्वयमध्यवर्तिनी नाडी, मणिः पद्मराग इति तु सांप्रदायिकी व्याख्या । दण्डस्य रोवरूपत्विवरोषणं घनतादाढर्चयोर्निरासाय, केरातुल्यपिष्टविकारेषु पायसोपयुक्तेषु रोवपदप्रयोगा**दित्यपि** व्याख्या नातीव विरुद्धा । ऊर्ध्वामं दक्षिणारं लाङ्गलम् , वामभागे बिन्दुरेक इति नादान्ताकारः । विसर्जनीयवदूर्ध्वाघो विन्दुद्वयमिति अमिनरासायाह—तिर्यगिति । वामाद्वामभागस्थविन्दुमारभ्योध्वै गच्छन्ती निःसरन्ती या सिरा रेखा तदाकारेत्यर्थः । 'शक्तिर्वामस्थिबिन्दूद्य-िसराकारा ' इति चक्रसंकेते । आर्षत्वात् समस्तस्यापि बिन्दुपदस्य पूर्वपदेन सह बहुत्रीह्मवयवत्वेन, उत्तरपदेन सह पश्चमीतत्पुरुषावयवत्वेनापि काका-क्षिन्यायेनान्वय इति सांप्रदायिकैर्व्याख्यानात् । उद्यत्पदस्य सामान्यवाचकस्यापि बिन्दूचिदिति विशेषे लक्षणायां वामस्थाद्धिन्दोरुद्यत्याः सिराया आकारो यस्या इत्येव विगृह्य बिन्दोर्वामस्थत्वविशेषणबलादेव दक्षिणदिग्भागे निःसिराक एको बिन्दुरस्तीति गम्यत इति व्याख्यायां वा न को ऽपि क्केशः । बिन्दुसंस्पृष्टाग्रक-त्रिकोणाकारा व्यापिका । 'विन्दुद्वयान्तरालस्थऋजुरेखामयी पुनः । समना १ इति वचने शक्तिवद्धिन्दुद्वयं तिर्थमूपं मा भृदित्यतः संपदायमनुसरनाह— कर्ध्वाध इति । संयुता अग्रमूलभागयोः संश्लिष्टा, न त्वस्पृशन्ती स्थिता । इयं च ब्रह्मरन्ध्रसंस्थाना । इयमेव च मनोन्मनीत्यपि व्यवह्रियते । मनसो यथावस्थित-रूपस्यैवाभ्यासविशेषेणैतावत्पर्यन्तवृत्त्युद्गमः सुसाध इत्यतः समनेत्युच्यते । एतदु-परि तु रूपान्तरं प्राप्तस्यैव मनसो धृतिविषयतेत्यत उत्कान्तमनस्करवादुन्मना । प्रकृतानुपयुक्तमप्युन्मनोपरिस्थानं चक्रराजस्य त्रिविधमावनान्तर्गतनिष्कलमाव-नायामुपयुक्तत्वेन प्रसङ्गादाह—तदूर्वं महाबिन्दुरिति ॥ शक्त्यादीनामिति । समनान्तानां तिसृणामिति संपदायः। 'शक्त्यादीनां तिसृणां द्वादशरवितुल्य-

कान्तयस्तनवः ' इति पाठो युक्तः । बिन्द्वादिस्वरूपाङ्गविस्तरः स्वच्छन्दसंग्रहे द्रष्टन्यः ॥ -२२-—-२६- ॥

The Bindu, circular in form, shines forth like a lamp [with its seat] in the middle of the forehead. (-22)

The Ardhacandra having its scat just above that, bears a name true to its meaning, both in point of brilliance and form [i.e. shines like and assumes the form of the crescent moon]. Rodhinī, which is immediately next, is triangular in shape and has the brightness of moonlight. (23)

Nāda, which resembles the ruby, has the appearance of a nerve placed between two eggs [i.e. a vertical line between two zeros]. Nādānta has the sheen of lightning and resembles a plough with a Bindu attached to the left. (24)

Sakti resembles a nerve rising out of the left of two juxtaposed Bindu-s. Vyāpikā is said to have the form of a Bindu and a triangle with its apex resting thereon.

(25)

Samanā has the form of two Bindu-s placed one above the other, with a line connecting them. The same, shorn of the upper Bindu, is Unmanā. Above this lies Mahābindu. (26)

The body of Sakti and the [two] others following, has the cumulative brilliance of twelve suns. (26-)

अथ वर्णानामुचारणप्रकारमाह—

इत्येवं वर्णानां स्थानं ज्ञात्वोच्चरेद्यत्नात् ॥ २७ ॥

नादः प्राथमिकस्तु हितीयकूटेन साकमुचार्यः । हैतीयीकं नादं तार्तीयेनोचरेन्न पृथक् ॥ २८ ॥ बिन्हादिनवक्योस्तु प्राक्तनकूटस्थयोरनयोः । संमेलनेन शबलं तार्तीयीकं विभावयेत् कूटम् ॥ २९ ॥ बिन्हादिकसमनान्तं क्रमेण तार्तीयमुच्चरेन्नादम् । उन्मन्यन्तर्लीनं विभावयेदेतदुच्चरणम् ॥ ३० ॥

स्थानं कण्ठायुत्पत्तिस्थानं मूलाधारादि स्थितिस्थानं च । यत्नादान्तर-बाह्ययत्नपूर्वकम् । इदं च मानसजपातिरिक्तविषयम् । तत्र तत्तत्स्थानयत्नविभावन-मात्रस्योपयोग इति द्रष्टव्यम् । नादो बिन्द्वादिनवकम् । पूर्वपूर्वकूटस्थना-दस्योत्तरोत्तरकूटोच्चारणेनैवोच्चरितपायत्वान्न तत्र पार्थक्येन यतः कालविल्म्बो वा कार्य इत्यर्थः । तृतीयकूटे तूत्तरकूटाभावात्तदुभयमपेक्षितमित्याह— बिन्द्वादिकेति ॥ -२७—३०॥

Having in this manner understood the places of [origin and seats assumed by] the letters, one should pronounce them with the aid of the efforts [external and internal mentioned above]. (-27)

The Nāda of the first Group should be pronounced immediately with the second Group. So also, one should intone the Nāda of the second Group along with the third Group and not separately. (28)

One should regard the third Group as being variegated by an intermixture of the nine [letters], beginning with Bindu, of the first two Groups. (29)

One should pronounce the Nāda of the third Group beginning from Bindu and ending with Samanā

in sequence and perceive the same as having merged in Unmani. This is [the procedure to be adopted for] pronunciation. (30)

पूर्व विद्यास्वरूपस्य काल उक्तः, इदानीमुच्चारणकालं निप्कृष्याह—

आद्ये दश मध्ये ताः साधीस्तार्तीयकूटे ऽष्टौ । एकलवोना ऊनत्रिंशन्मात्रा मनोर्जपे कालः ॥ ३१ ॥

आद्ये कूटे दश मात्राः । मध्ये कामराजकूटे ता दश सार्धा मात्राः । तार्तीयकूटे ऽष्टाविति । अस्य पूर्वपरवर्ति पदद्वयं काकाक्षिन्यायेन द्विद्विरन्वयि-तव्यम् । तेनैकलवोनाः सार्धा अष्टौ मात्रास्तृतीयकूटे यथापूर्वमवस्थिता इत्यर्थः । संहत्य त्वाह—एकलवोना इति । ऊनित्रंशदेकोनित्रंशत् । जपे वाचिके । न तु मानसे पूर्वोक्तकालादयः । प्रथमद्वितीयकूटस्थास्तु यत्र न्यासादौ संध्याक्रमूतै-कैककूटमात्रजपे च प्रातिस्विकमुच्चारणेन कूटानां विनियोगिविधिस्तत्रैव सार्थका इति विज्ञेयम् ॥ ३१ ॥

[The period for the recitation of the Mantra—]

There are ten [Mātrā-s] in the first [Group], the same number in the middle with the addition of a half, and eight with the addition of a half less one Lava in the third Group, making in all twenty-nine Mātrā-s minus one Lava, which is the period for the meditative repetition (japa) of the Mantra. (31)

भथ कूटानां व्यष्टिसमष्टिमेदेन चतुर्धा भिनानां स्वरूपविशेषानाह— व्यष्टिसमष्टिविभेदादस्यां चत्वारि बीजानि ।

सृष्टिस्थितिसंहारानाख्यारूपाणि भावनीयानि ॥ ३२ ॥

### पुटधामतत्त्वपीठान्वयिङ्गकमातृतत्समष्टीनाम् । रूपान्तराणि बीजान्यमूनि चत्वारि चिन्तनीयानि ॥ ३३॥

अनास्या तिरोधानानुम्रहयोः समष्टिः, कृत्यपञ्चकेष्वप्यौदासीन्या-वलम्बनरूपावस्थानविरोषो वा । पुटादिषट्कं धामसप्तकं च त्रित्रिरूपं पृथवपृथक्, तत्समिष्टरेकैकेत्येवं चत्वारि चत्वारि । यथा—पुटानि ज्ञानृज्ञान-ज्ञेयानि तत्सामरस्यं च । धःतानि चक्रनाथद्शाशक्तित्रयात्मरूपाणि सप्त । तत्र चक्राण्यमिचकस्य्यंचकसोमचक्राणि ब्रह्मचकं च । नाथा मित्रे-शनाथपष्ठिशनाथोङ्खीशनाथाश्चर्यानन्दनाथश्च । दशा जाम्रत्वमसुषुप्तयस्तुरीया¹ च । शक्तयः—वामाज्येष्ठारीद्रयः शान्ता च ; इच्छाज्ञानिक्रया अम्बिका च ; कामेश्वरीवज्रेश्वरीभगमालिन्यो महात्रिपुरसुन्दरी च । आत्मान आत्मान्त-रात्मपरमात्मानो ज्ञानात्मा च । तत्त्वान्यात्मतत्त्वविद्यातत्त्वशिवतत्त्वानि सर्व-तत्त्वं च । पीठानि कामरूपपूर्णगिरिजालंधराण्योङ्याणपीठं च । अन्वयाः पामदक्षिणपश्चिमान्वया उत्तरान्वयश्च । एत एव समयपदेनाम्नायपदेन च कथ्यन्ते । लिङ्कानि स्वयंम्बाणितराणि परं च । मानृकाः पश्यन्ती-मध्यमावैखर्यः परा च । धामपदार्थत्वेनोक्तं शक्तित्रयं मानृपदस्य वार्थः ॥ ३२, ३३ ॥

In this [Vidyā] by treating [the three Groups] severally and conjointly should be conceived the four Bīja-s which take the forms of Creation, Preservation, Destruction and the Nameless One (anākhya). (32)

These four Bija-s may similarly be contemplated as assuming four different forms being taken severally

¹ °स्तुर्या

and conjointly in each of the following cases: Puṭa, Dhāman, Tattva, Pīṭha, Anvaya, Linga and Mātṛkā. (33)

अथ प्रत्यक्षरं स्वरूपमाह-

एकैकस्मिन् कर्मणि सृष्टचादिविभेदतस्त्रिविधे । ब्रह्माचा अधिपतयो भारत्यादिस्वशक्तिभः सहिताः ॥३४॥ ब्रह्मादयस्त्रयो ऽमी भारत्याचाश्च शक्तयस्तिस्रः । प्रत्यक्षरस्वरूपाः शाक्तार्थे वक्ष्यमाणया रीत्या ॥ ३५ ॥

सृष्टिकर्म त्रिविधं सृष्टिसृष्टिः सृष्टिस्थितिः सृष्टिसृहितिश्चेति । एवं संहृति-स्थितिकर्म स्थितिसृष्टिः स्थितिस्थितिः स्थितिसृह्येति । एवं संहृति-कर्मापि संहृतिसृष्टिः संहृतिस्थितिः संहृतिसृह्येति । अत्र प्रतित्रिकं श्विष्ठादयस्त्रयो ब्रह्मविष्णुरुद्धा भारतीपृथिवीरुद्धाणीसिहृता अधिपतयः । एवं च प्रथमकूटे—ककारो ब्रह्मण एव रूपान्तरम्, त्रिकोणा तु भारतीस्वरूपा, तुर्यः स्वरो विष्णुस्वरूपः, लकारः पृथिवीस्वरूपः, हकारो रुद्धस्वरूपः, रेफो रुद्धाणीस्वरूपः, तुर्यः स्वरस्तु शान्ताम्बिकात्मकिमिथुनस्वरूपः । द्वितीयकूटे प्रथमहकारं परित्यज्याविश्वष्टाक्षरेष्वेषेव रीतिः । तृतीयकूटे तु द्वितीयकूटस्थ-परित्यक्तहकारस्य ब्रह्मस्वरूपत्वाद्धारतीमारभ्येव सकारेणारम्भः । शक्तिकूटत्वेन शक्तेः प्राधान्येन प्रथमं निर्देशः । तदेतदाह—शाक्तार्थे वक्ष्यमाणयेति ॥ ३४, ३५ ॥

[The presiding Deities of the letters of the Mantra—]

[The Trinity consisting of] Brahman, etc. with their Sakti-s, Bhāratī, etc. form the presiding Deities

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ब्रह्मादास्त्रयो

over the threefold aspects of every action comprised in Creation, etc. (34)

These three Deities, Brahman, etc. and their Śakti-s, Bhāratī, etc. take the form of the several letters of the Mantra, in the manner to be hereinafter described in the Śāktārtha.<sup>1</sup> (35)

अथावशिष्टानां विन्द्वादीनां स्वरूपमाह-

हक्केखाकामकलासपरार्धकलाख्यकुण्डलिन्युत्थाः । नादाश्चकत्रितयत्रितयात्मानो <sup>2</sup>विभावनीयाः रयुः ॥ ३६॥

अत्र प्रथमकूटे या हृ छेखा, तदन्तर्गता या कामकला, तस्यां गुरुमुखेकवेद्या या सपरार्धकला, सा वह्निकुण्डिलनीत्युच्यते । सैव द्वितीयकूटे सूर्यकुण्डिलनीति, तृतीयकूटे सोमकुण्डिलनीति च कथ्यते । बिन्द्वादिसमष्टि-रूपो नादस्तु तत एवोत्पन्नो दीपशिखाअवर्तिकज्ञललेखावत् । एवं चानाहतमा-रभ्योत्थितो नादस्त्रैलोक्यमोहनसर्वाशापरिपूरकसर्वसंक्षोभणचक्रत्रयस्य त्रिविधसृष्टि-रूपस्यापरं क्रूपम्; अूमध्यमारभ्योत्थितो नादः सर्वसौभाग्यदायकसर्वार्थसाधकसर्वरक्षाकरचक्रत्रयस्य त्रिविधस्थितिरूपस्यापरं रूपम्; बिन्दुस्थानमारभ्योत्थितो नादः सर्वरोगहरसर्वसिद्धिपदसर्वानन्दमयचक्रत्रयस्य असंहितित्रयरूपस्यापरं रूपमिति विभावनीयाः ॥ ३६ ॥

The Nāda-s which emanate from the [three] Kuṇḍalinī-s which are otherwise known as Saparārdha-kalā-s of the Kāmakalā-s (i) contained in the Hṛl-

<sup>1</sup> See verses 114-18 below.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> विभाव्या:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> संहतिरूप.

lekhā-s (*Hrīm*) [of the three Groups] should be regarded as the three triads of Cakra-s. (36)

अथावस्थापञ्चकं शुन्यषट्कं विषुवत्सप्तकं च जपकाले विभाव्यमाह— इन्द्रियद्शकेत्यादिना, एवमवस्थेत्यन्तेन श्लोकषोडशकेन ।

# इन्द्रियदशकव्यवहतिरूपा या जागरावस्था । तत्र प्रकाशरूपो हेतुर्भाव्यस्तृतीयगे रेफे ॥ ३७ ॥

कर्मेन्द्रियाणि पञ्च वाक्पाणिपादपायूपस्थानि ; ज्ञानेन्द्रियाण्यपि पञ्च प्राणरसनचक्षुस्त्वक्ष्रोत्राणि ; एतेषां दशानां स्वस्वविषयोत्पादकत्वं व्यवहारः ; स एव जागरावस्था । तत्र हेतुरूपं ज्ञानमरूपत्वाद्भावनादशायां प्रकाश-रूपत्वेन तृतीयकृटस्थरेफस्थाने विभावनीयम् ॥ ३०॥

[The wakeful state, etc. are described in the next sixteen verses—]

In the Repha (r) of the third Group should be conceived the Brightness which is the cause of the wakeful  $(j\bar{a}gara)$  state wherein alone the ten Indriya-s [physical and psychic] function. (37)

#### अन्तःकरणचतुष्कव्यवहारः स्वाप्तिकावस्था । सा तार्तीयेकाराद्वोध्यापि गलस्थले चिन्त्या ॥ ३८ ॥

मनो बुद्धिरहंकारश्चित्तं चेत्यन्तःकरणानि चत्वारि । तैरेव व्यवहारः स्वप्तः । तज्जनकः प्रकाशस्तृतीयहृष्टेखास्थकामकलया बोध्यः । अथापि गलस्थले द्वैतीयीकलकारे चिन्त्यः । गलस्थश्चासौ लश्चेति विग्रहः ॥ ३८ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> °कलाया

In the letter i of the third Group should be apprehended the Brightness which is the cause of the dream state (svapna), wherein the four Antah-karaṇa-s<sup>1</sup> operate; the letter (La) of the second Group should likewise be so conceived. (38)

## आन्तरवृत्तेर्रुयतो लीनप्रायस्य जीवस्य । वेदनमेव सुषुप्तिश्चिन्त्या तार्तीयबिन्दौ सा ॥ ३९ ॥

विवरणमत आत्मसुखाज्ञानविषयिकास्तिस्रो ऽविद्यावृत्तयः स्वीकृता इत्यत भाह—आन्तरवृत्तेरिति । अन्तःकरणपरिणामरूपवृत्तेरित्यर्थः । वार्त्तिकमते वृत्तिसामान्याभाव एव सुषुप्तिः । तार्तीयबिन्दौ ललाटस्थाने ॥ ३९ ॥

In the Bindu of the third Group should be known the subconscious state which is the cause of the state of deep slumber (susupti), wherein all the Antaḥkaraṇa-s are in a dormant condition and the Jīva almost so. (39)

## तुर्यावस्था चिद्भिन्यञ्जकनादस्य वेदनं प्रोक्तम् । तद्भावनार्धचन्द्रादिकं त्रयं व्याप्य कर्तव्या ॥ ४०॥

अर्धचन्द्ररोधिनीनादेषु व्याप्तस्तुर्यावस्थाप्रकाशो भाव्यः ॥ ४० ॥

The state in which Nāda brings about absolute consciousness (Caitanya) is known as the fourth state (turyāvasthā). This should be conceived as pervading the three [letters] beginning with Ardhacandra. (40)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i.e. Manas, Buddhi, Ahamkāra and Citta.

## आनन्दैकघनत्वं यद्वाचामि न गोचरो नृणाम् । तुर्यातीतावस्था सा नादान्तादिपञ्चके भाव्या ॥ ४१॥

Bliss alone [in its fulness] which is beyond the range of description by men is the state beyond the fourth (*Turyātīta*), which is to be conceived in the five letters beginning with Nādānta. (41)

अवस्थापञ्चकं निरूप्य शून्यषट्कं निरूपयति---

तार्तीयीके रेफस्थाने बिन्दौ च रोघिन्याम् । नादान्तव्यापिकयोश्चन्द्रकतुल्यानि पञ्च शून्यानि ॥ ४२ ॥ उन्मन्यां नीरूपं षष्ठं चिन्त्यं महाशून्यम् ।

चन्द्रको मयूरिपच्छाप्रगतं चन्द्राकारं शून्यम् । तदुक्तं स्वच्छन्दसंप्रहे —

' शिखिपक्षचित्ररूपैर्मण्डलैः शून्यपञ्चकम् । ध्यायतो ऽनुत्तरे शून्यं परं व्योम तनुर्भवेत् ॥ '

इति । यद्यपि

' अम्न्यादिद्वादशान्तेषु त्रीस्त्रीस्त्यक्त्वा वरानने । शुन्यत्रयं विजानीयादेकैकान्तरितं प्रिये । शुन्यत्रयात् परे स्थाने महाशुन्यं विभावयेत् ॥ १

इति पूजासंकेते रेफादिमहाबिन्द्वन्तेषु द्वादशसु स्थानेषु मध्ये त्रयं त्रयं त्यक्त्वा, एकेकमन्तरितं मध्यस्थितं शून्यत्रयं विजानीयादित्यर्थादर्धचन्द्रशक्तिमहाबिन्दुषु शून्यत्रयं तद्ध्वे चतुर्थमित्यर्थः; अथ वा, आदावन्ते च त्रयं त्रयं त्यक्त्वा मध्यस्थे ऽर्धचन्द्रादिव्यापिकान्तपट्क एकेकव्यवधानेन शून्यत्रयं तत्परे चतुर्थमित्यर्धचन्द्र-नादशक्तिषु त्रीणि शून्यानि व्यापिकायां महाशून्यमिति वार्थः स्पष्टं मतीयते; तथापि

' शूत्यषट्कं सुरेशानि अवस्थापञ्चकं पुनः । विषुवत्सप्तरूपं च भावयन्मनसा जपेत् ॥ १

इत्युपक्रमविरोधादन्यथार्थः । तथा हि—अम्यादीति भिन्नं पदं शून्यत्रये ऽन्वेति । अन्तशब्दश्चरमावयववाची । अर्थाचरमहृहेखासंबन्धिषु द्वादशस्ववयवेषु हकाराद्युन्मनान्तेषु, अम्यादि रेफमारभ्य शून्ययोस्त्रयं शून्यष्ट्कं विजानीयात् । तच्च न रेफादिसांतत्येन, किं त्वेकैकव्यवधानेनेति । अत आह—एकैकान्तरितमिति । प्रथमशून्यस्य रेफस्थानीयत्वे कथिते व्यवधानमर्थाद्धकारेका-रार्धचन्द्रनादशक्तिसमनाभिः षड्भिरिति सिध्यति । तदेवाह — त्रीस्त्रीनिति । द्विगुणितांस्त्रींस्त्यक्त्वेत्यर्थः । शून्यत्रयात् शून्ययोस्त्रयस्य, तत्षट्कस्येत्यर्थः । 'सुपां सु—' इति सुपो ङस आदादेशः । निर्धारणे षष्ठी । तेषां मध्ये परे चरम उन्मन्यां महाशून्यमिति । एतद्विभावनस्य परमरहस्यत्वादित्थं क्वेशेनोक्तिरित्यन्वियतव्यम् ॥ ४२, ४२-॥

In the Repha, Bindu, Rodhinī, Nādānta and Vyāpikā places of the third Group should be conceived five Noughts (śūnya-s) of the shape of the crescent in the peacock's plumes. In Unmanī should be conceived a sixth Nought (śūnya) which is formless and is known as Mahā-śūnya. (42, 42-)

क्रमात् प्राप्तानि सप्त विषुवन्त्याह-

प्राणात्ममानसानां संयोगः प्राणविषुवाख्यः ॥ ४३ ॥

ककारात्मकवायुः प्राणः । आत्मा प्राणा मनश्चेत्येतेषामैक्यं प्राण-विषुवसंज्ञमिति केचित् । यथाश्रुतमन्ये ॥ -४३ ॥

The coalescence of Prāṇa, Ātman and Manas is known as Prāṇa-viṣuva. (-43)

मन्त्रविषुवमाह-

प्राथमिककूटनादे त्वनाहताद् ब्रह्मरन्ध्रान्ते । व्यष्टिसमष्टिविभेदाद् बीजचतुष्कस्य च स्वस्य ॥ ४४ ॥ ऐक्येन नादमयताविभावनं मन्त्रविषुवाख्यम् ।

प्राथमिककूटनादे बीजचतुष्कस्यैक्यम्, स्वस्यात्मनस्त्वाधारोत्थितनादेन सहैक्यं न प्राथमिकेनानाहतादारब्धेन सह,

> ' आधारोत्थितनादे तु लीनं बुद्ध्वात्मरूपकम् । संयोगेन वियोगेन मन्त्राणीनां महेश्वरि ॥ अनाहताद्याधारान्तं नादात्मत्वविचिन्तनम् । विषुवम् . . . . . . ॥ '

इति कादिमतीयवचनात्। संयोगेन समष्ट्या। वियोगेन व्यष्ट्या। चतुर्विधानामिति रोषः। आधाराणामन्तो ब्रह्मरन्ध्रम्। आधारान्तान्तमिति तन्त्रेणान्तपद-द्वयसत्त्वाद्वह्मरन्ध्रान्तमित्यर्थकत्वेन व्याचक्षते। आ आधारान्तादित्यर्थक आङ्ग्रस्थेने तु सर्वे सुस्थम्॥ ४४, ४४-॥

By the coalescence of the Nāda of the first Group with the four Bīja-s obtained by the treatment [of the three Groups] severally and jointly, as also by the coalescence of one's Self (Ātman) with the Nāda [emanating from Mūlādhāra] and conceiving them to be Nāda [pervading the plexuses beginning] from Anāhata to Brahmarandhra, what is known as Mantra-viṣuva results. (44, 44-)

नाडीविषुवमाह--

आधारोत्थितनादस्योच्चाराद् ब्रह्मरन्ध्रान्तम् ॥ ४५ ॥

## षट्चक्राणां ग्रन्थीन् द्वादश भिन्दन् सुषुम्णयैव पथा । नाडीनादाणीनां संयोगो नाडिकाविषुवम् ॥ ४६ ॥

म्लाधारादिचक्रषट्कस्याप्यध ऊर्ध्व चैकैको प्रन्थिरिति द्वादश प्रन्थयः। तद्भेदनमार्गेणैव सुषुम्णानाडी मूलाधाराद् ब्रह्मरन्ध्रं व्याम्नोति। तेनैव मार्गेण नादस्य वर्णपङ्केश्च नाडीसंयुक्तत्वेन भावनयोचारणं नाडीविषुविमत्यर्थः।। -४५, ४६।।

By extension of the Nāda emanating from Mūlādhāra, so as to pierce the twelve Knots (granthi-s) of the six plexuses (cakra-s) through the Suṣumṇā Nāḍī, as far as Brahmarandhra, the coalescence of the resultant Nāḍī, Nāda and Arṇa is known as Nāḍikāviṣuva. (-45, 46)

#### प्रशान्तविषुवमाह---

रेफे कामकलाणें हार्दकलायां च बिन्हादौ । नादाम्ताविध नादः सूक्ष्मतरो जायते तत्र ॥ ४७ ॥ राक्तेर्मध्ये तल्लयचिन्तनमुदितं प्रशान्तविषुवाख्यम् ।

तृतीयकूटस्थरेफादिषु सप्तसु स्थानेष्वाधारादारब्धस्य नादस्य तत्र सूक्ष्मतरतादशा, अभिघातादुत्तरोत्तरक्षणेषु कांस्यतारुष्वनिवत् । तस्य शक्तौ रुयो भाव्य इत्यर्थः ॥ ४७, ४७-॥

A very subtle Nāda emanates from pronouncing the letters Repha (r), Kāmakalā (i) and those beginning from Bindu and ending with Nādānta of the Hārda-

kalā (*Hrīm*). The contemplation of the merging of this [very subtle Nāda] with Śakti is known as Praśāntaviṣuva. (47, 47-)

#### शक्तिविषुवमाह—

#### शक्त्यन्तर्गतनादं समनायां भावयेह्वीनम् ॥ ४८ ॥

शक्तिस्थानादृध्वे पुनरुज्जीवितस्य नादस्य सूक्ष्मतमस्य व्यापिका-मुह्नङ्घ्य समनायां रुयः शक्तिविषुवमित्यर्थः ॥ ४८ ॥

समनोध्ये पुनरुज्जीवितस्यात्यन्तं सूक्ष्मतमस्य नाद्स्योन्मन्यां लयः कालविषुवमित्याह—

#### समनागतमुन्मन्यामेते हे शक्तिकालविषुवाख्ये।

This Nāda merged with Sakti should [again] be conceived as merged in Samanā, which Nāda merged with Samanā [likewise as merged] in Unmanī. The latter two are respectively styled Sakti-viṣuva and Kāla-viṣuva. (-48, 48-)

#### तत्त्वविषुवमाह---

श्रीविद्याकूटावयवेषु ककारादिषून्मनान्तेषु ॥ ४९ ॥ अकुलादिकोन्मनान्तप्रदेशसंख्येषु सकलेषु । अध्युष्टनिमेषांत्तरसप्तदशाधिकशतत्रयत्रुटिभिः ॥ ५० ॥ उच्चरिते नादे सति तस्यान्ते तत्त्ववेदनं भवति । तदिदं चैतन्याभिव्यक्तिनिदानं तु तत्त्वविषुवाख्यम् ॥५ १॥

उक्तेषु द्वात्रिंशत्पद्मप्वधस्तनद्वयं चरमं चाकुलपद्मानि । शेषाणि कुलपद्मानि । तेषु यद्यपि मूलाधाराख्यात् कुलपद्मादेव विद्याक्षराणामारम्भः, तथापि चक्रराजस्य सकलाख्यभावनाया अधस्तनसहस्रदलकमलमारभ्येव 'अकुले विषुसंज्ञे च' इत्यादिना चतुःशत्यामुक्तत्वात् <sup>1</sup>कुलाकुलविद्ययोरभेदेन श्रीविद्याया अपि तत आरम्भोक्तिस्तन्त्रेषु । अध्युष्टं सार्धत्रयम् । निमेषो लोचनस्पन्दकालः । तस्य त्रिसहस्रतमो ऽंशस्त्रृटिः,

'स्वस्थे नरे समासीने यावत् स्पन्दति छोचनम् । तस्य त्रिंशत्तमो भागस्तत्परः परिकीर्तितः । तत्परस्य शतांशस्तु त्रुटिरित्यभिधीयते ॥'

इति वचनात्। एवं च (१०८१७) अयुतोत्तराष्ट्रशतोत्तरसप्तदशत्रुटिपर्यन्तं विद्यावयवस्थानसंस्मतापूर्वकं नादोच्चारणे कृते सति, तत्त्वस्य स्वसंविदमेदस्य बोधो भवति । तदिदमुच्चारणं तत्त्वविषुवम् ॥ -४९—५१॥

When Nāda is pronounced, permeating all the parts of the Śrīvidyā-kūṭa-s beginning from the letter Ka and ending with Unmanā and having from Akula to Unmanā for their seats, taking up in all three hundred and seventeen Truṭi-s over and above three and a half Nimeṣa-s, knowledge of Truth (tattvajñāna) is attained at the close. This is the prime factor in the realization of Pure Consciousness (Caitanya) and is known as Tattva-viṣuva. (-49—51)

उपसंहारपूर्वकं जपं रुक्षयति—

एवमवस्थाशून्यविषुवन्ति चक्राणि पञ्च षट् सप्त । नव च मनोरर्थोश्च स्मरतो ऽर्णोच्चारणं तु जपः ॥ ५२ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> चक्रविद्ययो

अवस्थादिचतुष्टये संख्याचतुष्टयस्य कमादन्वयः। नादत्रयस्य चकत्रयासमकत्वभावनं प्रागुक्तम्। चक्रसंकेते त्वन्यदपि त्रयमुक्तम्—चक्रमावनं
त्रिविधं सकलं निष्कलं सकलनिष्कलं चेति। अकुलसहन्नारं मूलाधारादिपञ्चकं
सूक्ष्मजिह्वा अपूम्ध्यं विन्दुस्थानं चेति नवसु स्थानेषु त्रैलोक्यमोहनादिचक्रनयकभावनं सकलम्, विन्द्रासुन्मन्यन्तं तद्भावनं द्वितीयम्, महाविन्दावेव तद्भावनं
तृतीयमिति। मनोर्मन्त्रस्यार्थाननुसंद्धानस्य विद्याया अर्णानामक्षराणामष्टपञ्चाद्यतो
मध्य आद्यकूटद्वितयविन्द्वादिनवकद्वयमहाणेनाविशिष्टानां चत्वारिंदातो ऽक्षराणासञ्चारणं जपो जपपदवाच्यमित्यर्थः॥ ५२॥

Pronouncing the letters fully cognizing the States (avasthā-s), Noughts (sūnya-s), Coalescences (viṣuvat-s), and Plexuses (cakra-s) which are respectively five, six, seven and nine in number and also the true import of the Mantra-s, constitutes [what is known as] Japa. (52)

भास्कररायेण गुरोः करुणावदातः समुन्मिषिते । वरिवस्यातिरहस्ये पूर्वोद्याः 'पूर्णतामगमतः ॥ ५३ ॥

Thus comes to a close the first part of Varivasyārahasya brought to light by Bhāskararāya by the grace of his Guru. (53)

इति श्रीनृसिंहानन्दनाथचरणाराधकेन भास्कररायापरनाम्ना भासुरानन्दनाथेनोन्नीते वरिबस्यारहस्ये तत्प्रकाशे च प्रथमोंऽशः

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> पूर्णतामाप्त

### द्वितीयोंऽशः

जपलक्षणशरीरघटकत्वेन

'यदधीतमविज्ञातं निगदेनैव शब्धते । अनमाविव शुष्केधो न तज्ज्वलति कर्हिचित् ॥'

इत्यर्थज्ञानरहितशब्दोचारणस्य निन्दया पापानुमानाचार्थज्ञानमाविष्यक-मित्याह—

नार्थज्ञानिवहीनं शब्दस्योच्चारणं फलति । भरमिन विद्वविहीनं न प्रक्षिप्तं हिवर्ज्ञलिति ॥ ५४॥ अर्थमजानानानां नानाविघशब्दमात्रपाठवताम् । उपमय्श्वकीवान् मलयजभारस्य वोद्वैव ॥ ५५॥

<sup>1</sup>चक्रीवान् गर्दभः । यद्यपि 'यथा खरश्चन्दनभारवाही ' इति श्रुती खरस्यैवोपमानता, तथापि सादृश्यनिरूपकगुणाधिक्यवत एवोपमानत्वात् तदाधिक्यव्यञ्जनाय प्रतीपार्छकार इवोपमानोपमेययोर्व्यत्यासः ॥ ५४, ५५ ॥

The utterance of sound without a knowledge of the [true] import bears no fruit, [even as] the offering thrown over ashes in the absence of fire does not burst into flame. (54)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> चकीबान रासमः

Those who are merely reciting the different sounds without a knowledge of their meaning may be compared to the donkey carrying a load of sandalwood [grown in the Malaya mountains]. (55)

पुरुषार्थानिन्छद्भिः पुरुषैरथीः परिज्ञेयाः । अर्थानादरभाजां <sup>1</sup>नैत्रार्थः प्रत्युतानर्थः ॥ ५६ ॥

एतेनार्थज्ञानस्य नित्यत्वमुक्तं भवति ॥ ५६ ॥

By those men who are in quest of the goals of human desires (purusārtha-s) should be comprehended the meanings [of the Mantra]. To those who ignore the meanings there is no attainment of their desire (artha); on the contrary [such ignoring leads to] ruin (anartha). (56)

ते चार्थास्तन्त्रोपनिषद्ग्रन्थभेदेन नानाविधाः शिवेनोक्ताः। तांश्च संजिघृक्षरुद्दिशति—

अथातः पूर्णगायत्रयाः प्रतिपाद्यो ऽर्थ आदिमः । भावार्थः संप्रदायार्थो निगर्भार्थस्तुरीयकः ॥ ५७ ॥ कौलिकार्थो रहस्यार्थो महातत्त्वार्थ एव च । नामार्थः शब्दरूपार्थश्चार्थो नामैकदेशगः ॥ ५८ ॥ शाक्तार्थः सामरस्यार्थः समस्तसगुणार्थकौ । महावाक्यार्थ इत्यर्थाः पञ्चदश्याः स्वसंमिताः ॥ ५९ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> नैवार्थाः प्रत्युतानर्थाः

¹अथानन्तरम्, अत उक्तरीत्या अर्थज्ञानस्याविश्यकत्वात्, अर्थाः कथ्यन्त इति रोषः। पूर्णगायःयाश्चतुर्थचरणसिहतायाः। स्व आत्मीया वर्णाः, तैः संमिताः, तत्संख्यासमानसंख्याकाः। पञ्चदरोति यावत् । अथ वा, संप्रदायार्थप्रकरणे कादिविद्यायां सप्तत्रिंशद्वर्णाः स्फुटीकरिष्यन्ते, तत्संमिता अर्था इत्यर्थः॥ ५७—५९॥

For these reasons, henceforward are to be dealt with, firstly the true significance of the whole of the Gāyatrī, [then] Bhāvārtha, Sampradāyārtha, fourthly Nigarbhārtha, Kaulikārtha, Rahasyārtha, Mahātattvārtha, Nāmārtha, Śabdarūpārtha, Nāmaikadeśārtha, Śāktārtha, Sāmarasyārtha, Samastārtha, Saguņārtha and Mahāvākyārtha, that is, as many Artha-s as there are letters in the Pañcadaśī Mantra. (57 –59)

त्रिपुरोपनिषदि प्रतिपादितं गायन्यर्थमाह---

कामयते स ककारः कामो ब्रह्मैत्र तत्पदस्यार्थः । सिवतुर्वेरेण्यमिति वै सिवतुः श्रेष्ठं द्वितीयवर्णार्थः ॥ ६०॥ सर्वान्तर्यामि द्वन्द्वर्गो देवस्य घीति तुर्यार्थः । पृथ्वी मही लकारस्तृतीयतुर्याङ्घिबोधिका माया ॥ ६९॥

'ॐ तत् सदिति निर्देशो ब्रह्मणस्त्रिविधः स्मृतः' इति स्मृतेः, 'तदिति ब्रह्म शाश्वतम्' इति श्रुतेश्च तत्पदार्थो ब्रह्म । तदेव च ककारार्थः, 'कं ब्रह्म' इति श्रुतेः । कामयत इत्यर्थो वा । कमेरीणादिको डः ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> अथेत्यनन्तरम्

'कामयते कामी जायते स एव निरक्षनी ऽकामत्वेनीउजृग्भते... कामी ऽिमधीयते, तत्परिभाषया कामः ककारं व्यामिति । इति श्रुतेः । कामेश्वर इति तु पर्यवसितम् । सिवतुरिति तुपरययान्तम् 'पुरा वत्सानामपाकर्तोः ' इत्यादि-करुपत्त्रीयमयोगवत् । प्राणिपसवशारणम् । योनिरिति यावत् । तत्र नान्य-साधारणमित्यतो वरेण्यमिति श्रेष्ठं भजनीयमित्यर्थः । तेन पदद्वयेनापि जगद्योनित्वं लब्धम् । तेन च कामेश्वरीत्यर्थः । स एव चार्थ एकारस्य, तस्य त्रिकोणत्यात् । तथा च श्रुतिः— 'सिवतुर्वरेण्यमिति पूज् प्राणिप्रसवे, सिवता प्राणिनः सूते ' इत्युपकम्य 'त्रिकोणा द्यक्तिरेकारेण महाभगेन प्रसूते तस्मादेकार एव गृद्धाते ' इत्यादि ।

'यदेकादशमाधारं बीजं कोणत्रयात्मकत् । ब्रह्माण्डादि कटाहान्तं जगदचापि दृश्यते ॥'

इति वामकेश्वरतन्त्रे स्पष्टं दृश्यते । सर्वेति । सर्वान्तर्यामित्वं देवपदस्यार्थः, 'देवो मध्यवर्ती' इति श्रुतेः । सोर्ङस् । धत्त इति धीः । द्यत् । जगदाधार इत्यर्थः, 'धरो धीत्येवं धार्यते ' इति श्रुतेः । भर्ग इति स्पष्टार्थः । सर्वान्तर्यामी सर्वाधारः शिव इति पर्यवसितम् । ईकारस्याप्येता-वानर्थः । 'भर्गो देवस्य ' इत्याणुपकम्य तुरीयमक्षरं सर्वान्तर्भृतम् । तुरीयाक्षरं पदानां मध्यवर्तित्वेन व्याख्यातम् 'तस्माद्भगों देवस्य धीत्येव-मीकारः' इति श्रुतेः । तुर्यार्थः, मन्त्रे तु तृनीयस्यापि मातृकाकमे तुरीयत्वादीकारस्यार्थं इत्यर्थः । मही पृथ्वी महत्त्वात् काठिन्याञ्च । पञ्चमहा-भूतानामुपलक्षणमेतत् । 'मृद्धदः' इतिवदेकविभक्तिमत्त्वस्य पतामानाधिकरण्यस्य तदात्मना परिणतत्वमर्थः । अयमेव च पृथिवीवीजस्य लकारस्यार्थः, महीत्यस्य व्याख्यानमुपक्रम्य 'ससागरं सप्वेतम् ' इत्यादिना भूमण्डलं

<sup>1</sup> इति स्मृतेश्व

प्रतिपाद्य ' मूमण्डलमेवे कं लकारेण ' इति श्रुतेः । तृतीयेति गायत्र्यास्तृतीयो ऽङ्घिः 'घियो यो नः प्रचोदयात्' इति । असादादीनां षियो ध्यानादिरहिते वस्तुनि निष्प्रपञ्चे विषये प्रेरयतीत्यर्थः। परतत्त्व-विषयकज्ञानजनक इति यावत् । तुरीयाङ्घिः 'परारजसे सावदोम् हित । रजसः परं परं रजसे । सोः शे इत्यादेशः । रजेऽतीतम् । निर्मलमिति निर्गुणमिति वार्थः, रजःशब्दस्य धूलीवाचकत्ववद् गुणत्रयोपलक्षकत्व-संभवात् । त्रिगुणातीतमिति यावत् । न पुनः पर इत्यत्र भिन्नपदत्वञ्रमः कार्यः, सुब्रह्मण्यानिगदे 'परोरजास्ते पञ्चमः पादः' इति प्रयोगात्। सावदोमित्यस्य सवदो ऽवदश्च यः प्रणवः । वक्तुं शक्यो वक्तुमशक्यश्चेत्यर्थः । शब्दैः शक्तिमर्यादया न बेध्यः, शक्यतावच्छेदकधर्ममात्रस्य परतत्त्वे विरहात् । लक्षणया तु बोध्यः, सत्यज्ञानादिपदशक्यविशिष्टतादास्य-संबन्धशालित्वात् । 'यतो वाचो निवर्तन्ते ' इति श्रुतेः, 'वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्यः,' 'लक्ष्यार्था लक्षणागम्या ' इत्यादिस्मृतेश्च । प्रणवार्थः परतत्त्वम-कारोकारमकारैर्ब्रह्मविष्णुरुद्रात्मकम् । एतावानप्यर्थो हृक्लेखायाः । हृकारस्य हृदयमर्थः। तत्र ई गतेत्यर्थः। 'इटिकटकटी गतौ शह्यत्र प्रश्लिष्टो ऽयं धातुः। अस एव 'हृदयागारवासिनी हृहेखा' इति श्रुतिः। एवं चायमर्थो गायच्याः प्रथमकूटम्य च संपन्नः—सर्वजगत्सिसृक्षारूपकामनावान् कामेश्वरः, जगत्कारणरूपा कामेश्वरी, शिवः सर्वान्तर्यामी सर्वाधारः पञ्च-महाभृताद्यास्मना परिणतः परवस्तुमात्रविषयकनिर्विकल्पकज्ञानजनको निरञ्जनो निर्गुणो वेदैर्रुक्षणया गम्यः शक्त्या त्वगम्यो ब्रह्मविष्णुरुद्रात्मा परतत्त्व-मिति ॥ ६०, ६१ ॥

[The meaning of the Gāyatrī as set forth in the Tripuropanisad—]

The letter Ka signifies Kāmeśvara, i.e. He who desires, by virtue of which it stands for Brahman; which again conveys the significance of the word Tat [in the Gāyatrī]. The second letter (E) signifies savitur varenyam which stands for the worthy generating deity, Kāmeśvarī. [The third letter of the Mantra which forms] the fourth letter of the alphabet (I) stands for bhargo devasya dhī which means Siva who is immanent and all-sustaining. The letter La signifies the earth (mahī). Māyā (Hrīm) signifies the third and fourth feet [of the Gāyatrī]. (60, 61)

### द्वितीयतृतीयकूटयोरर्थमाह—

त्रिपदी त्रिवर्णबोध्या तुर्यस्तदुपरिषडक्षरीगमकः । अथ तार्तीये वर्णद्वितयं त्रिपदीषडक्षरीगमकम् ॥ ६२ ॥ क्टद्वितये शेषं पूर्ववदुन्नेयमिति तु विद्यायाः । गायत्र्यर्थस्त्रिपुरोपनिषदि कथितस्तथैव भागवते ॥ ६३ ॥

त्रिपदी गायत्रीस्थं पदत्रयं विद्याद्वितीयक्टस्थवर्णत्रयेण बोध्यम् । ज्यवयवका वर्णास्त्रवर्णाः । 'त्रिगुणसचिवः,' 'नवरसरुचिराम् ,' इत्यादि-वत् समासः । तत्पदार्थो ब्रह्मशिववाचिहकारस्यार्थः, 'तदिति परमात्मा ' इत्यारम्य 'हकाराक्षरं शिवरूपम् ' इत्याद्युक्त्वान्ते तत्पदव्यावृत्तिमादाय 'शक्तिं दर्शयति ' इति श्रुतेः । सकारस्य सविता अर्थः । ककारस्य वरेण्यमर्थः । तुर्यो हकारस्तदुपरि पदत्रयोपरि विद्यमाना या षडक्षरी 'मर्गो देवस्य धी ' इति तदर्थबोयकः । तृतीयकूटे वर्णद्वितयं सकेति ।

ताभ्यां घीत्यन्तगायत्र्या अर्थः प्रतिपादः। उभयत्रापि रुकारहृष्टेखाभ्यां पञ्चमहाभूताद्यात्मनेत्यादिरर्थ इत्याह—कूटद्वितय इति। एवं चतुश्चरणाया गायत्र्यास्त्रिरावृत्ताया अर्थस्य प्रतिपादकं कूटत्रितयमिति। भागवत इति। भगवत्या इदं भागवतम्, तत्र भगवतीपुराण इत्यर्थः। तस्य हि पुराण-स्यादिमः स्रोकस्त्रिचरणः पठ्यते। यथा—

' सर्वेचैतन्यरूपां तामाद्यां विद्यां च धीमहि । बुद्धिं या नः प्रचोदयात् ॥ '

इति । अत्र ह्याद्यायाः श्रीविद्याया एव ब्रह्मरूपत्व गायत्र्यादिप्रतिपाद्यत्वं विद्याप्रतिपाद्यत्वादिकं च तदर्थव्याख्यानदर्शिनां स्पष्टम् । वस्तुतस्तु

> ' हयग्रीवब्रह्मविद्या यत्र वृत्रवधस्तथा । गायञ्या च समारम्भस्तद्वै मागवतं विदुः ॥'

इति रुक्षणानुगत्येदमेव भागवतपदवाच्यम् , न पुनः 'जन्माद्यस्य यतो अन्वयात् । इत्यादिकम् ॥ ६२, ६३ ॥

By the three letters [Ha Sa Ka of the second Group] are indicated the [first] three words (tat savitur varenyam). The fourth letter (Ha) indicates the next six letters (bhargo devasya dhī). Then again, the first two letters of the third Group (Sa Ka) indicate the same three words and six letters. (62)

The remaining [letters] of these two Groups [the second and the third] are to be construed as aforesaid. In this manner, the meaning of the Gāyatrī of the Vidyā has been expounded in the Tripuropanisad as well as in the [Devī-] Bhāgavata. (63)

वश योगिनीहृदये कथितात् भावार्थादीत् षडर्थानाह— वामेच्छे ब्रह्मभारत्यौ ज्येष्ठाज्ञाने हरिक्षिती । रौद्रीक्रिये शिवापणं इत्येतिन्मथुनत्रयम् ॥ ६४ ॥ त्रिमिः कूटैः क्रमाद्याच्यमीकारत्रितयेन तु । एतत्त्रयसमष्ट्रचात्म वाच्यं शान्ताम्बिकात्मकम् ॥ ६५ ॥

प्रकाशस्यांशभ्ता वामाज्येष्ठारौद्रचः शक्तयस्तिको ब्रह्मविष्णुरुद्राः पुंरूपाः। तत्समष्टिः शान्तात्मिका शक्तिस्तुरीया। विमर्शस्यांशभृता इच्छाज्ञानािकयाः शक्तयस्तिस्रस्तद्भार्यात्वेन प्रसिद्धा भारतीप्रियवीरुद्धाण्यः स्त्रीरूपाः। तत्समष्टिरिन्वकाित्मका शक्तिस्तुरीया। अत्र च प्रथमिथुन-त्रयमीकारविनिर्भुक्तकृटत्रयस्य क्रमेणार्थः। ईकाराणां तु तुरीयिमथुनमर्थः। वक्ष्यमाणे शाक्तार्थे त्वेकैकस्मित्रपि कूटे रेफान्तवर्णषट्कस्यापि मिथुनत्रयमर्थ इति तसाद्भेदः। तदुक्तं योगिनीहृदये—

' अक्षरार्थो हि भावार्थः केवलः परमेश्वरी । योगिनीभिस्तथा वीरैवीरेन्द्रैः सर्वदा प्रिये । शिवशक्तिसमायोगाज्जनितो मन्त्रराजकः ॥ '

इति । व्याख्यातं चेदमसृतानन्दयोगिभिः— 'मारत्यादिभियोगिनीभिर्बद्यादि-भिर्विरेन्द्रेः कूटत्रयवाच्यभूतैः शिवशक्तिसमष्टिरूपिमथुनेनेकारवाच्यभूतेन चोप-रुक्षितो मन्त्रराजो वीरैर्जनितो भावित इत्यर्थः ' इति । वस्तुतस्तु, सकलादि-नामकास्त्रिविधा उपासका वक्ष्यमाणा वीरपदेनोच्यन्ते,

> ' अहमि प्रलयं कुर्वेन्निदमः प्रतियोगिनः । पराक्रमपरो भुङ्क्ते स्वात्मानमशिवापहम् ॥ '

इत्यादिना परापश्चाशिकायामन्यत्र च वीरपदस्य साधकपरत्वेनैव निर्वचनात्। अत एव ब्रह्मादीनामुपासकश्रेष्ठत्वाद्वीरेन्द्रपदवाच्यत्वं संगच्छते। एव च सित तिस्रो भारत्याचा योगिन्यस्त्रयः सकलाचाः साधकास्त्रयो ब्रह्माचा वीरेन्द्राः क्टन्नयेण हृह्लेखाविनिर्मुक्तेन क्रमात् प्रतिपाचाः। हृह्लेखानां तु शिवशक्ति-सामरस्यात्मकं चतुर्थं मिथुनमर्थः, 'ह्वांकार उभयात्मकः' इति वचनात्। वाच्यभूतैर्योगिन्यादिभिर्जनितो युक्तो मन्त्र इत्यर्थः॥ ६४, ६५॥

[The six Artha-s beginning with Bhāvārtha as expounded in the Yoginihrdaya—]

Brahman and Bhāratī identical with Vāmā and Icchā, Hari and Kṣiti identical with Jyeṣṭhā and Jñānā, Śiva and Aparṇā identical with Raudrī and Kriyā—these three pairs are respectively indicated by the three Groups, while the aggregates of the three [male elements and of the three female elements therein respectively], known as Śāntā and Ambikā, are indicated by three *īkāra-s*. (64, 65)

#### एतमेवार्थे मनसि नियायाह—

यद्वा गीःसकलब्रह्मप्रभृतीनां त्रयं त्रयम् । त्रिकूटवाच्यं मायायास्तुरीयं मिथुनं मतम् ॥ ६६ ॥

अथ वा, वीरपदं योगिनीनामेव विशेषणमतिलक्षम् । अत एव ब्रह्मादीनां वीरपतिवाचकवीरेन्द्रपदेन निर्देशः । योगिनीवीरेन्द्रपदाभ्यां च शाक्तार्थे वक्ष्यमाणानां षण्णामक्षराणां ब्रह्मभारत्यादिवाचकानां परामर्शः । शिवशक्तिसमायोगपदेन कामकलायाः परामर्शः, तस्यामुभययोगस्यानुपदं वक्ष्यमाणत्वात् । एवं सप्तभिरक्षरेक्षित्ररावृत्तेर्मन्त्रराजो जनितः प्रादेुर्मृत इत्यर्थः । एतत्सप्तकपरिणामत्वान्मन्त्रो ऽपि तदात्मकः प्रसारपरमार्थन्यायादिति भावः । न च मन्त्रस्योत्पत्त्यङ्गीकारे ऽनादित्वभङ्गः, निर्विशेषत्रद्यातिरिक्तस्य निष्किलस्यापि सृष्टिप्रतिपादकशास्त्रप्रामाण्याज्जन्यत्वस्येष्टत्वेन स्विशेषशक्तिः वदजन्यत्वरूपानादित्वस्यानभिमतत्वात् । प्रवाहानादित्वं तु जन्यत्वाङ्गीकारे ऽपि नानुपपत्रम्, कार्यमात्रस्य स्थूलसूक्ष्मरूपद्वयस्वीकारेणोत्पत्तेः पूर्वमिप कारणान्तः । सूक्ष्मरूपेणावस्थानस्य सत्कार्यवादिभिरस्माभिरङ्गीकारेणानादित्वप्रति-पादकवचनानां तत्परत्वेनाप्युपपत्तेः । प्रथमपक्षद्वये तु जनितपदादेरथों न स्वरसः । अत एवोत्तरप्रन्थे भारत्यादिसप्तकसमष्टिरूपायाः परदेवताया मन्त्राभेदपिपादनं संगच्छते, वाचकाक्षरसमष्ट्यात्मकमन्त्रस्य वाच्यार्थ-समष्ट्यात्मकपरदेवताभेदस्य वाच्यवाचकयोरभेदवादिनामस्माकं न्यायसिद्धत्वेन संदर्भशुद्धेः । यथा—

'तन्मयीं परमानन्दनन्दितां स्पन्दरूपिणीम् । निसर्गसुन्दरीं देवीं ज्ञात्वा स्वेरमुपासते ॥ शिवशक्त्यात्मसंघट्टरूपे ब्रह्मणि शाश्वते । तत्त्रथाप्रसराश्चेषशालिन्येन्द्रोपलक्षिते ॥ ज्ञातुर्ज्ञानमयाकारकरणान्मन्त्ररूपिणीम् । तेषां समष्टिरूपेण परा शक्तिस्तु मानृका ॥ '

इति । तन्मयीं मन्त्रराजाभिन्नाम् । 'आनन्दमयः', 'चिन्मयः', इतिवद्भेदे मयट् । अन्ये तु 'तुरीयकूटस्यार्थमाह—तन्मयीमिति । चतुर्मिथुनवा-चकत्रिबीजसमष्टिरूपमन्त्रवाच्यामित्यर्थः' इति व्याचक्षते । तन्नातीव संदर्भग्रुद्धं वाच्यार्थे मयडभावश्चेत्युपेक्ष्यम् । स्पन्दः षट्त्रिंशत्तत्त्वात्मना परिणामः, तद्वृपिणीं तदभिन्नाम् । एतेन देवताभिन्नविश्वस्यापि मन्त्राभेदः सुचितः । अव्याकृतनामरूपप्रपञ्चस्योत्पत्त्युन्मुखतैव स्पन्दोन्मेषव्याकरणादि-शब्दैर्व्यविद्वयते 'नान्यत् किंचन मिषत्', 'नामरूपे व्याकरवाणि', 'न खळ कुशलः स्पन्दितुमपि ' इद्धादौ । तेनाव्याकृतनामक्रपजगत एव स्पन्द इति प्रायेण तन्त्रेषु व्यवहारः। इत्थं मन्त्रदेवताजगतामभेदमनुसंदधानो मन्त्रं जपेदिति विधत्ते—स्वैरमुपासत इति । पश्चमा ऽयं लकारो लिङ्थें। 'मुखं व्यादाय स्विपिति' इतिवत् समानकालिकत्वे ऽपि 'ज्ञात्वा' इत्यत्र क्त्वाप्रत्ययः। एवं देवतायां मन्त्रामेदं युक्तिभिः प्रतिपाद्य मन्त्रपदस्यावयवशक्तिरपि समस्तीति प्रदर्शयति-शिवेत्यादिसार्धश्लोकेन । शिवशक्त्यात्मनोः संघट्टः सामरस्यं तदूपे। शाश्वते ऽनादिनिधने। तस्य पृथुत्वेन पसरो जगदूपः, तदाश्लेषशास्त्रिन्यप्येन्द्रेण जगदैश्वर्येण काकेनेवोपलक्षिते, न तु विशिष्टे । विषयत्व सप्तम्यर्थः । तथा च सत्यत्वज्ञान-त्वाद्युपरुक्षितशुद्धब्रह्मैकविषयकनिर्विकल्पकज्ञानवतः साधकपुंगवस्य ज्ञानमयः स्वसंविद्रुपो ब्रह्मभावो य आकारस्तत्करणान्मन्तारमुक्तज्ञानरूपमननशास्त्रिनं त्रायते भयजनकद्वितीयपदार्थमात्रनिरासादिति मन्त्रपदावयवार्थः । तद्रूपिणीमिति विध्यन्तर्गतदेवीपदस्य विशेषणम् । मन्त्र इति पदस्य देव्यामनुगतिमुपपाद्य तत्पदार्थभूतं \* पञ्चदश्यभिन्नत्वं संमुग्धाकारेण प्रतिज्ञातपूर्वमिप हेतुना द्रदयति—तेषामिति । तुशब्दो ऽत्र हेत्वर्थकः । यतो भारत्यादीनां समष्टिरूपेणोपलक्षिता माता, ततस्तस्यां तद्वाचकाक्षरसमष्ट्यात्मकविद्याभेद उपपद्यत इति भावः। अथ वा, मन्त्रपदस्यावयवशक्त्या प्रवृत्तिमुपपाद्य समुदायशक्त्यापि तामुपपादयितुं मन्त्रराजपदशक्यतावच्छेदकं भारत्यादि-सप्तकसमष्टित्वं(?) परदेवतायामाह—तेषामिति । समष्टीति भावप्रधानो निर्देशः। समष्टित्वेन शक्यतावच्छेदकरूपेण युक्ता यतः परदेवता, ततो रूढ्यापि मन्त्रराजपदवाच्यत्वं युक्तम् । तेन च तयोरभेदो ऽपि युज्यत इति भावः ॥ ६६ ॥

The three triads of Bhāratī and others, Sakala and others, and Brahman and others may also be taken to indicate the three Groups shorn of Māyā (*Hrīṃ*) which [latter] indicates the [concordant] fourth pair [of Śiva and Śakti]. (66)

अमुमेवार्थं सुनिष्कृष्टं श्लोकतो निबन्नाति-

वामेच्छाद्याः षडीकार इति सप्तिभिरक्षरैः । त्रिरावृत्तैरियं विद्या संजाता तेन तन्मयी ॥ ६७ ॥ वामादिसप्तराक्तीनां समष्टिः परदेवता । षट्त्रिंशत्तत्त्वरूपारमान्मात्रयापि न भिद्यते ॥ ६८ ॥

अस्मात् तन्मन्त्रात्, मात्रयापि लेशेनापि न भिद्यते। मन्त्रे तृतीयवर्णस्य ज्येष्ठाशिक्तवाचकत्वेन वामादिषट्कान्तःपातित्वेनावशिष्ठानां हृक्छेखा-स्थानामेव कामकलानामीकारपदेन परामर्शान्न त्रिरावृत्तैरिति संख्या-विरोधः। न च शाक्तार्थेन पौनरुक्त्यम्, तत्र वामादिषट्कं काम-कलाया अभिन्नमिति वाक्यार्थः, अत्र तु वामादिकामकलान्तसप्तकाभिन्नो मन्त्रः षट्त्रिंशत्तत्त्वाभिन्नमात्रमिन्न इत्यर्थ इति महतो भेदात्। अथ वा, शिवशक्तिसमायोगरूपसमष्टिजन्यत्वान्मन्त्रराजः स्पन्दश्च तद्व्यष्टिरूपौ शिवश्चिक्तमयौ। तेन जगन्मन्त्रदेवीनामभेद इति भावनं भावार्थः। अत एवोपसंहतं योगिनीहृद्वये—

'. . . . . . चल्रासंस्थितस्य तु । धर्माधर्मस्य वाच्यस्य विषामृतमयस्य च । वाचकाक्षरसंयुक्तेः कथिता विश्वरूपिणी तेषां समष्टिरूपेण पराशक्तिं तु मातृकाम् । कूटत्रयात्मिकां देवीं समष्टिव्यष्टिरूपिणीम् । आद्यां शक्तिं भावयन्तो भावार्थ इति मन्वते । '

इति । पराहंतेत्यादिभावार्थकत्वतलादिवाच्यत्वाद्धर्मः शक्तिः । निर्धर्मकत्वादधर्मः शिव: । रपन्दजननं प्रति शक्तिबहिर्भृतस्य शिवस्याक्षमत्वादन्वयव्यतिरेक-योराचार्यभगवत्पादैः सौन्दर्यछहर्या प्रथमश्लोके तथैव तद्वचाख्यानकर्त्रभिश्च पदर्शितत्वाच शक्तेः कारणतावच्छेदकत्वं कारणत्वं भवचकात्मकस्पन्दं प्रति स्वीकार्यम् । तेन जननमरणादिक्केशमयसंसारजनकत्वाद्विषं शक्तिः । तद्वि-निर्मोकादमृतं शिवः । तद्भयस्य वाच्यस्य वाचके ये अक्षरे वक्ष्यमाणरीत्या हकाराकाररूपे, ताभ्यां व्यस्ताभ्यां तद्भयसमावेशरूपकामकलाक्षरेण चास्य चलतासंस्थितस्य नश्वरतायुक्तस्य जगतः, प्रकृतत्वान्मन्त्रराजस्य च सम्यव-परिणामपरिणामिभावेन युक्तेः संबन्धादेषां विद्या विश्वरूपिणी कथिता. एकाकारेणोत्पन्नयोरभेदादिति<sup>2</sup> शिवशक्तिसामरस्यरूपस्य पराशक्तिजगदम्बादि-पदवाच्यस्य कारणस्य कार्याभ्यां विश्वविद्याभ्यामभेदं सूचयंस्त्रयाणाम-मेद्मुपसंहरति तेषामित्यादिनेति तदर्थः। अस्मिन् पक्षे योगिन्यादि-भिर्भावित इति शेषपुरणेनोपक्रमश्लोकार्थो वर्णनीयः। भावार्थस्वरूपं तु शिवशक्तिसमायोगजन्यत्वादिकमात्रम् , न पुनर्योगिन्यादेर्जनककोटौ निवेशः । अक्षरार्थत्वं च तादृशाक्षरद्वयजन्यत्वादेवेति दिक्। अत्रेद्मवधेयम्---इयं सृष्टिः परब्रह्मपरिणाम इति पूर्वमुक्तम्, सा च सृष्टिद्वेधा, अर्थमयी शब्दमयी चेति। चक्रमयी देहमयी चेति सृष्टिद्वयं तु बालकीडनकार्थे स्थूलगृहसमानाकारत्वेन सूक्ष्मगृहनिर्माणतुल्यमर्थसृष्टावेवान्तर्गतम् , न पुनरत्यन्तं भिद्यते । सा च द्विविवापि सृष्टिः समकालीनोत्पत्तिका समकालीनाभिवृद्धि-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> °देवा.

शालिनी च, यथा बीजादङ्कुरतच्छाये। तत्र च च्छायादर्शनेन वृक्षानुमितिरनुभवसिद्धा । सा च च्छायायां वृक्षसमानाकारत्वं वृक्षाविना-भावं च विना अनुपपन्नेति तद्द्वयमपि तत्र करुप्यम् । प्रत्यक्षसंवादविषयश्च तद्वच्छब्दः सर्वो ऽप्यर्थाविनाभृतः, अर्थज्ञानजनकज्ञानविषयत्वात् 'वागर्था-विव संप्रक्तों ' इत्याद्यभियुक्तोक्तेश्च । तथार्थसमानाकारो ऽपि । तथा हि — यावन्तः शब्दे ऽत्रयबास्तावन्त एवार्थे तज्ज्ञाने चाभ्यपेयाः। ' चैत्रस्तण्डुलं पचति ' इत्यत्र चैत्रपदं सुप्रत्ययस्तण्डुलपद्मग्प्रत्ययः पचिधातु-स्तिप्पत्ययश्चेति षडवयवात्मकस्य शब्दसमूहस्य वैत्रः कर्तृत्वं तण्डुलः कर्मत्वं तेजःसंयोगः कृतिश्चेति विशक्तिताः षडर्थाः। तेषां च परस्परसम्भि-परस्परसंबन्धविशेषो ऽर्थः। तत्तत्पदार्थविशिष्टा भावनैव র वाक्यार्थ इति मीमांसकाः । तत्तदितरव्यावृत्तिर्वाक्यार्थ इत्यपि केचित् । एवं तज्ज्ञानमपि षट् पदार्थास्तरसंबन्धादीं विषयीकुर्वत् तत्समानाकार भवि ज्ञानानां परस्परवैरुक्षण्यानुपपत्तेः । अन्तःकरणपरिणामविशेषरूपे ज्ञाने तत्तदाकारत्वेन परिणतत्वकरुपनसंभवाञ्च । अत एव 'चैत्रस्तण्डुलं पचतीत्याकारकं ज्ञानम् ' इत्येवं सकलतान्त्रिकाणां निराकारवादिनामपि व्यवहारः । अनयोः सृष्ट्योज्ञीनजनकं तु मन एव । तच्च शब्द श्रोत्रे-न्द्रियद्वारेव गृह्णाति, अर्थे तु कंचन साक्षात् कंचन चक्षुरादिद्वारेति विशेषः। ते च द्वे अपि सृष्टी स्थूलस्क्षमस्क्ष्मतरस्क्ष्मतमभेदात् प्रातिस्विकं चतुर्विघे। श्रोत्रमनसोस्त्वर्थान्तःपातित्वादेव चातुर्विध्यम् । एवं च स्थूरुश्रोत्रण स्थूरु-शब्दश्रवणात् स्थूलार्थस्य स्थूलमनसा ज्ञानम्, सूक्ष्मश्रेत्रेण सूक्ष्मशब्दश्रवणात् सुक्ष्मार्थस्य सूक्ष्ममनसा ज्ञानमित्यादि द्रष्टव्यम् । श्रोत्रमनसोः सूक्ष्मत्वादिकं तु शास्त्राभ्यासयोगाभ्यासादिपाटवजन्यम् । तदेतद्योगशास्त्रे 'निर्विचारवैशारद्ये Sध्यात्मप्रसादः ' इति सूत्रे 'ऋतभरा तत्र प्रज्ञा ' इति सूत्रे च स्पष्टम् । अत एव श्रुति:---

'चत्वारि वाक्परिमिता पदानि तानि विदुर्जाह्मणा ये मनीषिणः। गुहा त्रीणि निहिता नेङ्गयन्ति तुरीयं वाचो मनुष्या वदन्ति॥'

इति । तेषां च नामानि वैखरी मध्यमा पश्यन्ती परेति । श्रुतौ तुरीयपदस्य वैलर्यर्थः, सृष्टिकमस्यैव तत्र भिषेतत्वात् । एतच्छब्दचतुष्टयवाच्या अप्यर्थास्तथा तथोन्नेयाः । तथा हि — मर का द्यवयवेन्द्रियपाणदशकशालित्वं स्थूलजगदादि-व्यक्तौ तथा सद्योजातशिशाविष पिपीलिकादावपीत्यविवादम् । इयांस्तु विशेषः ; स्थूला अन्यवाः स्थूले, अत्यास्वरूपे । एवं च वैखरीरूपघटपद्वाच्यापेक्षया मध्यमादिरूपघटपदैर्वाच्या घटा युक्तिभिरुन्नयाः । ते च पदार्थाः संकोचमञ्चन्तः केचिद्रपष्टनिखिञावयवकाः केचित् संकुचज्जलः हाकमठादिवद्रपष्टिकेचिद्वयवका अप्यवयवन्यूनाधिकनावेन परिमाणभेदे अपि द्वव्याभेदस्य मीमां सकादि-भिरङ्गोकार।दिति यथायथम्हितव्यम । एतेषां चतुर्णां वाचकानां चतुभ्यों वाच्येभ्यो भेदा अपि चत्वारः कल्पिनाः स्थूल दिरोत्या चतुर्विधा ज्ञेयाः। सृष्टिचतुष्ट्यस्थापि मूलभूतो बिन्दुर्बीजस्थानापन्नः । तस्मादपि परतस्तु सूक्ष्म-तमापेक्षया सूक्ष्मतममपि विशिष्य तद्वाचकत्वादभिन्नशब्दार्थरूपं शब्दब्रह्मत्यादि-पदनिर्देश्यं ५रं ब्रह्मेत्र । तच्च प्रक्त शैकाकारस्यार्थादत्यन्तिमिन्नस्य शब्द-ब्रह्म य दिपदनिर्देशविशेषस्याभावात् 'अनिर्देश्यम्', 'अग्राह्मम्', 'अशब्दम्', 'अस्पर्शम् ' इत्यादिनिषिद्धविशेषणम् । वस्तु ाः सृष्टिद्वयम्लम् सर्थमरूप-विशेकतमकत्व दिभन्नशब्दार्थरूपं शब्दब्रह्मसादिपदिनिदेश्यं परं ब्रह्मत् । तच प्रकाशैकस्वरूपम्, 'घटः स्फुरति ', 'पटः स्फुरति ' इत्यादिपत्ययेन पदार्थ-मात्रे र्फ़रणाख्यवस्तुविदोषस्य<sup>1</sup> तत्तद्धिनस्यानुभवसिद्धात्वात् । प्रकाशस्यापि स्कुरणमदश्यं वाच्यम् , 'प्रकाशः स्फुरति' इति प्रत्ययात् । तच स्फुरणं शक्तिरित्युच्यते । प्रकाशस्क्ररणयोश्च मिलितयोरेव जगत्कारणत्वम् अन्य-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ०विशेषणस्य

तरमात्रस्य जनकत्वानुपपत्तेः कामकलाविलासव्याख्यायां 'स्फुटतरसुपपादनात्। तेन शुद्धस्य शिवस्य शुद्धायाः शक्तेर्वा जगत्कारणत्वं तत्र तत्रोच्यमानं शिवशक्तिरूपस्योभयात्मन एव बोध्यम्। तत्र पृकाशस्त्वकारस्वरूपस्तद्धाच्यश्च। स्फुरत्ता तु हकाररूपा तद्वाच्या च। तावेतावकारहकारौ परारूपौ सूक्ष्मतमौ प्रागुक्तौ। परादिसृष्टिमूलभूतस्य बीजस्थानीयस्य बिन्दुविशेषस्य तु व्यक्ताव्यक्त-विलक्षणौ वानकौ। तस्यापि जनकस्य परब्रह्मणस्तु केवलमव्यक्तावेव शून्यस्वरूपौ वानकौ। तथोः शून्यस्वरूपत्वादेव 'यतो वानो निवर्तन्ते' इत्यादिश्रुति-भिरवाच्यतोक्तिः, वाच इति बहुवचनेन परादिचतुष्ट्यस्यैव परामर्शात्। तथा च स्मर्यते—

' अहमित्येकमद्वैतं यःप्रकाशात्मविश्रमः । अकारः सर्ववर्णाग्र्यः प्रकाशः परमः शिवः ॥ हकारो ऽन्त्यः कलारूपो विमर्शाख्यः प्रकीर्तितः । अनयोः सामरस्यं यत् परस्मिक्षहमि स्फुटम् ॥ '

इति । 'अक्षराणामकारो ऽसि' इति गीतामुं । 'शून्याकाराद्वि-सर्गान्ताद्विन्दुप्रस्पन्दसंविदः ' इति योगिनीहृदये चं । शून्याकारः शून्यमात्र-स्वरूपो यो विसर्गान्तः पोडशस्वरान्त्यस्तसाद्विन्दुविशेष उत्पन्न इति तदर्थः । विसर्गस्याव्यक्तहकारतुरुगत्वेनाकारस्यापि तत्र सत्त्वेन पोडशस्वरकीर्तनं प्रकृतम् । तेनाकारहकारावेव शून्याकारौ कीर्तितौ वेदितन्यौ । अत एव शून्यश्चासाव-कारश्चेति केचिद्रशाख्याय विसर्गो हकारः स ण्यान्ते यस्येति विम्नहप्रदर्शनपूर्वकं हकारविशिष्टादकारादिति व्याचक्षते । तन्मते हकारे शून्यत्वलाभो दुर्धटः । अत्रायं सृष्टिक्रमः—यथा हि कश्चित् पुरुष उत्पत्त्यमानपुत्राच्यदृष्टवशादुत्पाद-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> स्पष्टतर:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> गीता च

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> योगिनीहृद्यं च

नेच्छाविशिष्टः स्वीयामुत्पादनशक्तिमवलोक्य स्वार्धशरीरात्मिकायां भार्यायां स्वयमन्तः प्रविशति शुक्करूपेण, 'पतिमेकादशं कृषि', 'आत्मा वै पुत्र-नामासि ' इति श्रुतेः । प्रवेश्यमानस्य स्वभिन्नत्वात् स्थूळतरभेदाकान्तत्वाच नाभेदभानम् । ततस्तस्य शुक्कस्यान्तः शोणितबिन्दुरूपेण भार्या प्रविशति । तेन च स बिन्दुरुच्छूनो भवति । स एष वटोदुम्बरादिबीजस्थानीयः । तसादङ्कुर-विशेषाद्युत्पत्तिक्रमेण कालान्तरे पुत्राद्युत्पत्तिरिति । यथा वा स्योभिमुखदर्पणे तदनाःप्रविष्टिकरणादु भयकिरणसंकलनरूपस्तेजोबिन्दुविशेषः कुड्यादौ प्रादुर्भवति, प्राण्यदृष्टवशात् स्वान्तःसंहृतविश्वसिस्क्षया प्रकाशरूपं ब्रह्म स्वीयां शक्तिमवलोकयितुं तदभिमुखोभूय तदन्तस्तेजोरूपेण प्रविश्य शुक्कविन्दुभावमयते। ततस्तं बिन्दुं रक्तरूपा शक्तिः प्रविशति । तेन संमिश्रबिन्दुरुच्छूनो भवति । तत्र च हार्दकलारूपो ऽप्येकः पदार्थविशेषो भवति । स पुनर्गुरुमुखादेवावगन्तव्यः, न पुनः पुस्तके लेख्यः। स च बिन्दुः समष्टिरूपेणैकः स्फुटशिवशक्ति-सामरस्यनामा ' कामो रविरमीषोमात्मकः ' इत्यादिशब्दैःर्यविद्वयते । व्यष्टिरूपेण द्वयम् । तत्र शुक्क इन्द्रू रक्तो ऽमिरिति बिन्दुद्वयात्मकत्वाद्विसर्ग इति च व्यवहियते । अत्र एव च रवे रात्रावमावास्यायां चन्द्रे च प्रवेशस्य श्रुत्यादिसिद्धः वात् समष्टिबन्दो रवितवम्। एवं च कामाख्यो बिन्दुर्विसर्गो हार्दकला चेति व्यवयवक एकः पदार्थो ऽणादिपत्याहारवत् कामकलेत्युच्यते । इद्मेव च 'समस्तस्रष्टिबीजम् । अत एवाकारहकारयोर्मध्ये सर्ववर्णपाठः । ळकारस्य लकारादभिन्नत्वात् , क्षकारस्य कषयोगरूपत्वान्न तद्वहिर्भावः शङ्कचः । एतन्मूलभूत ब्रह्म तु तुरीयबिन्दुरित्युच्यते । तद्रूपाभ्यां शून्यस्वरूपाभ्याम-कारहकाराभ्यामुत्पन्ना कामकला व्यक्ताव्यक्तविलक्षणा अहंपदवाच्या । अकारहकारोभयात्मकत्वं शिवशक्तिद्वयरूपत्वं चाहंपदस्य निष्कृष्टो ऽर्थ: ।

<sup>1</sup> समष्टि

अत एव तज्ञन्यानां सृक्ष्मादित्थ्र्लान्तानामिक्लस्ष्टीनामहंपदवाच्यत्वम् ।
यथा श्रुदुग्वरपदवाच्यवीजाज्ञनितानां परस्परिक्षक्षणानामिप पर्णकाष्ठुरु मफलकिमीणां सर्वेषामुदुग्वरत्यम् , 'उदुग्वरपर्णम् ,' 'उदुग्वरिकिमिः' इत्यादिव्यवहारात् । तथा च श्रुतयः— 'ब्रह्म वा इदमम् आसीत् ; तदात्मानमेवावेदहं
ब्रह्मास्मीति ' इति खृहदारण्यके ; 'त्वं वा अहमहं वे त्वम् ' इत्येतरेयके ; 'कस्त्यमित्यहमिति होवाच त्यमेवेदं सर्वं तस्मावहमिति सर्वामिधानम्' इति
तापनीये । पाणिनिनाष्यसम्बद्धद्दस्य सर्वनामतोक्ता । तत्रवान्यत्र 'तद्वा पतद्वश्वाद्वयम् ' इत्यादिना ब्रह्मस्व कप्मिधाय तद्वपासनां पूर्णाहंभावभावनास्त्रपां विस्पष्टम् 'हंसः सो ऽहम् ' इत्यादिना विद्याति । तत्प्रकारस्त्वतिरहस्यत्वाद् गुरुचरणैक्लभ्यः । उक्तं च कादिमते—

> 'बन्धनं योनिमुद्राया मन्त्राणां वीर्ययोजनम् । गुरोर्रुक्षणमेतावदादिमान्त्यं तु वेदयेत् ॥'

इति । आदिमो ऽकारः, अन्त्यो इकारः, तयोः समाहारः 'अहम् । बिःदुलाभायवे ।रेतरयोगद्वन्द्वपरित्यागेन समाहारद्वन्द्वोक्तः । छान्दे । अहमे ऽपि 'अहमे वाधस्तादहमुपरिष्टादहं पश्चादहं पुरस्तादहं दक्षिणतो ऽहमुत्तरतो ऽहमे वेदं सर्वम् । विरुपाक्षपञ्चाशिकायामपि—

' स्वपरावभासनक्षम आत्मा विश्वस्य यः प्रकाशो ऽसौ । अहमिति स एक उक्तो ऽहंतास्थितिरीहशी तस्य ॥ '

इत्यादीनि परःसहस्रं वचनानि । एतादृशस्याद्यंपदार्थस्य यथा ऽद्दमिति पदं वाचकं तथोत्तमपुः वेकवचनमपि वाचकम् । तस्य च परस्मपदात्मनेपदमेदेन द्विविध्ये ऽपि मिप इटश्चेकारत्वेनानुगमादित्वमेव शक्ततावच्छेदकम्, 'अन्यायश्चानेकश्र ब्दत्वम्' इति न्यायात् । तस्य च धातूत्तरत्वेनोत्तमपुरुषत्वादिना वोपस्थितिः पदार्थस्मारकत्वे तन्त्रम् । एर्णलादाविष लुप्तस्य स्मरणम् । तदभावे शक्तिश्रमाद्वोध इत्यादि यथायथम् ह्यम् । तत्र चाकारहकारयोरवयवयोरदर्शने ऽपि शास्त्रप्रामाण्यात् सूक्ष्मरूपो तो स्त इति स्वीकार्यम् । तस्यैव च हार्दकलायोगे दीर्घतापि संपद्यत इति तुरीयस्वरस्य कामकलारूपत्वं मन्त्ररहस्यविद्धिः प्रतिपाद्यते । तदुक्तं योगिनीहृदये—

> 'मध्यबिन्दुविसर्गान्तः समास्थानमये परे । कृटिलारूपके तस्याः प्रतिरूपं वियत्कले ॥'

इति । मध्यबिन्दुः कामास्यः, तस्य तुरीयबिन्दुविसर्गमध्यपातित्वात् , समष्टेर्व्यष्टिमध्य एवान्तर्गतत्वाच । विसर्गो व्यष्टिरूपं बिन्दुद्वयम् , तयोरन्तर्मध्ये सम्यक्ष्वैतन्यात्मनावस्थानम् । तन्मये तत्प्रधाने । परे चरमे ऽकारहकारस्य उत्ररे, मातृकाणां क्रमेण पाठे चरमत्वाद्धकारस्य, व्युक्तमेण पाठे त्वकारस्य चरमत्वात् । किं च, इमे अक्षरे कृटिलारूपके । कृटिले अकुलकुले कृण्डलिन्यौ तयो रूपान्तरे । तावता कामविसर्गयोः किमायातमित्यत आह—तस्या इति । तयोः कृण्डलिन्योरित्यर्थः । वियत्पदेन शृत्याकारत्वात् कामः प्रतिपाद्यते । कलापदेन न्च हार्दकलावन्त्वाद्धिमर्गः । यतः कामविसर्गयोः कुण्डलिनीप्रतिबिन्ब-रूपत्वं ततः कुण्डलिन्यभिन्नाकारहवारस्यप्वं संभवतीति भावः ; इत्यस्य स्रोकस्य सांप्रदायि की रहस्यव्य स्या । एवमकारहकारेकस्वरूपा कामकला । तद्भृते मन्त्रे विजातीयाक्षरवन्त्वान्यथानुपपन्त्यापि तयोर्गमे सूक्ष्मरूपेणान्येषां वर्णानामर्थ-स्प्रद्धावस्थानं सिध्यति यथा वटकीजरूपसंपुटे पर्णकाष्ठादेः । किं च, वटादिवीजानां स्फोटेनैवाङ्कुराद्युत्पत्तिरिति बोजस्य पूर्वधित्तरार्थयोवियोग इत्यविवादम् । तच्चर्धद्वयं महति वृक्षे कस्यन् कस्यन् भागे उस्तीति तु दुर्ज्ञयम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> तस्य स्मरणम्

एवं मन्त्रे ऽपि बीजांशयोरकारहकारयोरवस्थितयोः परिज्ञानाय संकेतभाषयोक्तं योगिनीहृदये—

इति । अस्यार्थः — कलाकामयोर्मध्यस्य विसर्गस्य यः प्राणश्चीतन्यं तस्य प्रथा प्रथुत्वेन श्रूयमाणता । स्थूलतेति यावत् । तद्भूपं यत् स्पन्दव्योम हकारः, स्पन्दत उत्पद्यत इति स्पन्दः । स्पन्दो व्योम यस्मादिति व्युत्पत्तः । 'हकाराद्वयोम समृतम् ' इत्युक्तेरिति केचित् । मध्यात्मको विसर्गामिको यः प्राणो हकारस्तस्य प्रथारूपो यः स्पन्दः । स्थूल्क्स्पा सृष्टिरित्यर्थः । तद्भूपं व्योम हकार इत्यर्थो युक्तः, 'हः शिवो गगनं प्राणः ' इति मातृकाकोशात् । मध्यम इत्यस्य द्विरन्वयः । तत्रकं पदं मन्त्रपिण्डेन सह सामानाधिकरण्येनान्वेति, अपरं वैयधिकरण्येन । मध्यमकृटस्य मध्यमव्यक्तने । द्वितीयहकार इत्यर्थः, द्वितीयगेषु सप्तस्य व्यक्तनेषु तस्य चतुर्थत्वेन मध्यमत्वात् । तत्र स्थिता । स्त्रीलिक्ताच्छक्ति-विशेष्या । तृतीयकृटे तु सकारे ऽकारो मूलबीजीय इत्याह — राहुकृटेति । लगुषोदान्यासान्तर्गतम्बद्धन्यसे राहोः शषसहाद्यवर्णचतुष्ट्यसिहितस्य वक्त्रे न्यासः , 'वक्त्रे शादिचतुर्वर्णेः सिहतं राहुमेव च ' इति वचनात् । तेन शादिचतुर्वर्णेः राहुकृटम् । तत्र द्वयाद्विको ऽद्वयस्तृतीयः सकारः । तस्मिन् स्कृतेच्छोभमानम् । नपुंसकलिक्तवलाद् बद्धा विशेष्यम् । शिव इत्यर्थः । इत्य-लमितरहस्यार्थप्रकाशनेन ॥ ६७, ६८ ॥

This Vidyā originating from the seven [different] letters constituted of the six, Vāmā, Icchā, etc. and *ikāra* repeated three times is identical with the Śakti-s [indicated by them]. (67)

The Supreme Goddess (Paradevatā) who is the aggregate of the seven Śakti-s, Vāmā, etc. and is the embodiment of the thirty-six Tattva-s 1 does not differ from this Mantra [even by the smallest measure]. (68)

तदेतत् सर्वमभिसंधायाह—

अहकारौ शिवशक्ती शून्याकारौ परस्पराश्विष्टौ ।
स्पुरणप्रकाशरूपावुपनिषदुक्तं परं ब्रह्म ॥ ६९ ॥
विश्वसिसृक्षावशतः स्वाधी शक्ति विलोकयह्नह्म ।
बिन्दूभवति तमिन्दुं प्रविशति शक्तिस्तु रक्तबिन्दुतया ॥
एतत् पिण्डहितयं विसर्गसंज्ञं हकारचैतन्यम् ।
मिश्रस्तु तत्समष्टिः कामाख्यो रविरकारचैतन्यम् ॥ ७१ ॥
एषाहंपदतुर्यस्वरकामकलादिशब्दनिर्देश्या ।
वागर्थसृष्टिबीजं तेनाहंतामयं विश्वम् ॥ ७२ ॥
अन्त्यप्रथमे मध्यचतुर्थे मन्त्रे ऽपि तौ व्यक्तौ ।
तेनाम्बामनुजगतामभेद एवात्र भावार्थः ॥ ७३ ॥

अत्र शिविबन्दोः गुक्कत्वाचनद्रात्मकत्वाह्विन्दुवाचकत्वाचनद्रपदाना-मिन्दुपदेन बिन्दुनिर्देशः कृतः। भावार्थ इति। भावो जन्म। 'भावः सत्तास्वभावाभिप्रायचेष्टात्मजन्मसु' इत्यमरः। स एवार्थः प्रयोजनं ज्ञेयत्वाचत्र सः, अर्थो ज्ञेयो यत्रेति वा। 'अर्थो ऽभिधेयरैवस्तुप्रयोजननिवृत्तिषु' इत्यमरः॥ ६९—७३॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Tattva-s are thirty-six in number according to the Sākta-s.

The letter a and the letter H2, which are identical with Siva and Sakti, which are devoid of form, which embrace each other and which pulsate and shine, are [no other than] the Supreme Brahman mentioned in the Upanisad-s. (69)

The Brahman, with the desire to create the universe, glanced on Its [other] half [consort], Śakti, and assumed the form of a Bindu [sperm] into which again Śakti enters assuming the form of a Raktabindu [ovum]. (70)

This pair of Bindu-s is known as Visarga and carries the psychic force of the letter Ha. The mixture formed by their aggregation is the sun, known as Kāma, and carries the psychic force of the letter a. (71)

This which is variously styled as the word aham, the fourth vowel (I), Kāmakalā, etc. is the prime cause of the entire creation [assuming the form] of words and things. Hence the universe is full of egotism (hamtā). (72)

These two are manifest in the Mantra itself as the first [letter] of the last Group and the fourth [letter] of the middle Group. Hence, the identity of the Goddess, the Mantra, and the universe is established as bhāvārtha. (73)

अथ संप्रदायार्थमाह—

व्योमादिजनकहकरसलाणें घेटनेन पञ्चभूतमयी। पञ्चचतुस्त्रिद्ययेकगशब्दादिगुणात्मपञ्चदशत्रणी॥ ७४॥ व्योमाकाशः । आदिना वाय्वधिजलभूमिपरिग्रहः । एतत्पञ्चकस्य जनका ये हकरसलाणी हकारादिवर्णास्तैर्घटनेनेयं विद्या पञ्चभूतमयी पञ्च-भूताभिन्ना । उक्तं च—

> ' हकाराद् व्योम संभूतं ककारातु प्रभञ्जनः । रेफाद्मिः सकाराच जलतत्त्वस्य संभवः । लकारात् पृथिवी जाता तस्माद्विश्वमयी च सा ॥ '

इति । अत्र यद्यपि प्रकाशविमर्शसामरस्यात्मकवम्तुविशेषस्यैव शब्दार्थसृष्टिजन-कत्वमविशिष्टं थापि प्रकाशांशस्यैवार्थसृष्टौ विमर्शाशस्यैव शब्दसृष्टौ जनकत्वम , तयोः परस्परसापेक्षत्वेनैव स्वस्वकार्यजनकः वस्य श्रुतिस्मृतिसिद्धस्यात् । एकस्य स्वकार्यजनकरवे ऽपरस्य तत्कारणताव्चछेदकत्वमावश्यिकम् । एवं च कारण-तावच्छेदककारणतयोविंशेषणचिशेष्यभाचे विनिगमनाविरहेण द्वयोरिप प्राति-स्त्रिककारणत्वसिद्धिः तद्भिपायेणैव हि तन्त्रेष्वन्यतरस्यैव कारणताबाधकानि व बनानीति ज्ञेयम् । भगवता व्यासेनापि 'शब्द इति चेन्नातः प्रभवात् प्रत्यक्षानुमानाभ्याम् ' इति सूत्रे जगतः शब्दात् प्रभवः ध्रुतिस्मृतिभ्यां सिद्ध इत्युक्तम् ; तद्भाप्ये च निपुणनरमुपपादितम् । एवं च, प्रथमं विमर्शशक्तर्हकार उत्पन्नस्ततः प्रकाशाद्वयोमः ततो विमर्शात् ककारस्ततः प्रकाशाद्वायुः ; ततो विमर्शाद्रेफस्ततः प्रकाशाद्भिः ; ततो विमर्शात् सकारस्तनः प्रकाशाज्ञलम्; ततो विमशीलकारस्ततः प्रकाशात् पृथिवी; इत्येवं कमेण पञ्चमहाभूतोत्पत्तौ सत्यामपि हकारवद्विमर्शिवशिष्टपकाशस्येव व्योम प्रति कारणत्वादुक्तरीत्या कारणतावच्छेदकत्वस्य हकारे सिद्धविनिगमना-विरहात् कारणत्वभि सिध्यति । एवमेव ककारादिषु द्रष्टव्यम् । न चैत्रं हकारादेर्ताप्वादिकं प्रत्यपि कारणत्वापत्तिः, उक्तरोत्या परंगरया कारणतायामवच्छेदकत्वात् , एवं व्योमादेरपि ककारादिकं प्रति जनकत्वापितिरिति

च वाच्यम्: तेवामन्यथासिद्धत्वादिष्टस्वाद्वा। ननु विद्यायां पश्च-भूतात्मकवर्णपञ्चकमेवास्तु किमधिकैवंगैरित्यत आह—पश्चेति । आकाशः पञ्चविधः, वायुश्चतुर्विधः, अग्निस्त्रिभागः, जलं द्विभागम्, पृथिव्येकविधेति पश्चीकरणवार्तिकादौ स्पष्टम् । पश्चादिसंख्याकानामाकाशादीनां गुणाः शब्दादयो sप ताहशसंख्याकाः। तेन व्योमादिषु पश्चसु पश्च शब्दाः, वाय्वादिषु चतुर्षु चत्वारः स्पर्शाः, अम्न्यादिषु त्रिषु त्रीणि रूपाणि, जलभूम्योद्वी रसौ, पृथिव्यामेको गन्ध इत्येवं संहत्य पश्चदश गुणा विचास्थैः पश्चदशभिवीर्णैरभिन्ना इति पश्चदशानां वर्णानामुपपितिति भावः। अथ पश्चदशिभीर्णैः पश्चदशानां वर्णानामभेद उपादानोपादेयभावाद्वाच्यवाचकभावाद्धमेधर्मभावाद्वा वाच्यः। स च न संभवति । तथा हि ---अत्र हि पश्चदशसंख्याकत्वमचां प्राधान्येन व्यञ्जनानां तद्भक्तत्वेन चोपपादनीयम्; 'एष वै सप्तदशः प्रजापतिः' इति बेदे, 'चत्रश्छयतावाद्यक्षरलोपश्च ' इति पाणिनीयसूत्रवार्तिके, 'चतःशत-मुरकृतिः ' इत्यादिच्छन्दःसूत्रेषु च तथैव निर्णीतस्यादित्यस्यार्थस्य च्छन्दोभास्करे **ऽस्माभिः सविस्तर्मुपपादनात् । न द्यत्रस्यानां पञ्चदशानामचां गुणजनकःवं** गुणबाचकस्वं गुणाश्रयत्वं वा संभवति, मानाभावात्। ननु---हकारपश्च-कस्य ज्योमपञ्चकजनकत्वेन तद्वाचकत्वेन चामेदे सिद्धे तद्गुणै: शब्दैरपि सहामेदः सिद्धपाय एव, गुणगुणिनोरमेदेन गुणस्य गुण्यभिन्नाभिन्नत्वस्य न्यायसिद्धत्वात् । यथैव वाच्यवाचकभावस्याभेदे नियामकता तथैव लक्ष्य-लक्षकभावस्यापि । अस्ति हि प्रकृते हक्षाराणां शब्दलक्षकत्वम् , शब्दस्य हकारशक्यसंबन्धित्वात् । अत एव योगिनीहृदये 'व्योमबीजैस्तु विद्या-स्थेर्लक्षयेच्छक्दपञ्चकम् । इत्युक्तम् । यत् शक्यसंबन्धप्रदर्शनकारिकायां तत्रै-बोक्तम्

' भवेद् गुणवतां बीजं गुणानामपि वाचकम् । कार्यकारणभावेन तयोरैक्यविवक्षया ॥ ' इति, तत्र लक्षके ऽपि वाचकपदप्रयोगो वाचकिष्ठस्य स्वबोध्याभेद्व्याप्यत्वस्य लक्षके ऽपि तुल्यत्वचोतनफलको गौण्या वृत्त्यैवोपपचति। एवं वायुवाचकादीनामपि स्पर्शाद्यभेद उपपादनीयः। न च तथापि पञ्चदशानामचां तदभेदो न संभवतीति वाच्यम्; न हि प्रकृते ऽच एव विवक्षिता इति नियमः; हकारादिव्यञ्जनैरपि पञ्चदशसंख्योपपादनसंभवात्। न च संख्याधिक्यम्, आधिक्ये ऽपि 'सहस्रे शतं संभवति' इति न्यायस्य जागरूकत्वात्, 'गुणाः पञ्चदशाख्याता भूतानां तन्मयी शिवा' इति वचनस्थस्य तन्मयीत्यस्य भूतमयी गुणमयी पञ्चदशसंख्याकावयववती विद्या देवी वा शिवेत्यर्थवर्णनसंभवादिति चेन्न;

' व्याप्ता पञ्चद्शाणैंः सा विद्या भूतगुणात्मिका । पञ्चभिश्च तथा षड्भिश्चतुर्भिरिष् चाक्षरैः ॥ '

इति स्फुटतरवचनविरोधात् । तत्र हि सामान्येन पञ्चदशसंख्याकाक्षरवन्त्वमुपपाद्य संमावितनानाशङ्कापरिहाराय विशिष्य विशिष्य कृटत्रयाक्षराणां गणनयाजिमरेव सव्यञ्जनेः संख्यापूर्तिरित्यस्य स्पष्टं निर्धारितत्वादिति । अत्र बूमः— स्यमजिमरेव पञ्चदशत्वम् ; तथापि हकारादिव्यञ्जनानामेव गुणामेदः, तेषामेव तद्वाचकत्वात् । शक्ततावच्छेदकं तु पञ्चदशसंख्यासमवायित्वसमानाधि-करणहकारत्वादिकं न पुनः शुद्धहकारत्वादिकम्, अन्यथा हकारेण व्योमवाचकेन प्रकृते शब्दलक्षणायां युगपद्वृत्तिद्वयविरोधापत्तेः । शब्दैक्ये ऽपि शक्ततावच्छेदकरूपधर्मद्वयमेदेनार्थद्वयमानमुपपद्यते । कथमन्यथा लिङादौ शब्दभावनार्थमावनयोः शक्त्या मानं लक्षणया च कर्तुर्मानं मीमांसकानाम् ? अत एव चोक्तक्षोके 'गुणानामपि वाचकम्' इत्येवोक्तम् । यत्तु तत्पूर्वस्रोके 'लक्षयेत्' इति पदं तद्वोधयेदित्यर्थकम् । अस्तु वा लक्षणापि, मिन्नधर्मा-विच्छन्तस्य पदस्यैकधर्मपर्यात्वाच्छेदकताकशक्तताल्क्षकतारूपवृत्तिद्वययौगपद्यस्यैव

विरुद्धत्वात् । वाचकपदमेव संजातप्रतिपक्षत्वादुष्क्रमन्यायेनान्वयित्यम् । वस्तुतस्तु गुणवतां वाचकं बीजं गुणानामपि वाचकमित्यन्दयः । बीजे गुणावद्वाचकरवं परिकरालंकारवद्धेतुत्वामिप्रायगर्भम् । हकारस्य शब्दवत्येव शक्तिनं पुनराकाशमात्रे । तेन च गुणस्य शक्यताऽवच्छेदकरवेन शवयतादच्छे-दके ऽपि शक्तेः प्राचीनैरङ्गीकाराद् गुणानामपि वाचकमित्यर्थः । तेन 'लक्षयेत्' इत्येतज्ज्ञानार्थकम् । तेनकैव शक्तिरुभयत्रत्यतो न वृत्तिद्वयविरोधो न वा शक्ततावच्छेदकभेदगवेषणा । पञ्चदशानां वर्णानां पञ्चदशगुणाभेदकथनं तु 'दश संपद्यन्ते । दशाक्षरा विराट् । अन्नं विराट्' इत्यादिवत् स्तुतिमान्न-मित्यादि बुद्धिमद्भिल्द्यमिति संक्षेपः ॥ ७४ ॥

[The traditional meaning (Sampradāyārtha), the identity of the Vidyā and the universe is now expounded—]

[This Vidyā], containing as it does the letters Ha, Ka, Ra, Sa and La, the progenitors of Ether (vyoman) and others,<sup>2</sup> is identical with the five elements and [hence] contains [in all] fifteen letters representing the Guṇa-s [of the elements] as follows: Sounds (śabda-s), Touch (sparśa-s), Forms (rūpa-s), Tastes (rasa-s) and Smell (gandha), five, four, three, two and one in number respectively. (74)

इदानीम् 'प्रधानं तेजसो रूपं तद्धीजेन हि जन्यते १ इतिवचन-स्वारस्यमनुसंद्धानो गुणानां गुणिबोधकाक्षरबोध्यत्ववत् तज्जनकाक्षरजन्यत्वस्य,पि सत्त्वाद्भेदः संमवतीत्याह—

<sup>1 °</sup>नान्यथयितव्यम .

<sup>2</sup> i.e. Earth, Water, Fire and Air.

## तत्तज्जनकैर्वणैंरतत्तत्संख्येस्तु तद्गुणा जाताः । कामकलाभिश्चतसृभिरासीत् स्पर्शश्चतुर्विधो न तु कैः॥७५॥

तत्तज्जनकैव्योमादिजनकैः । तत्तत्संख्यैः पञ्चादिसंख्याकैः । तद्गुणा व्योमादिगुणाः । पञ्चादिसंख्याका इति शेषः। विद्यायां हि मायात्रये हकारत्रयम् , मध्यमकूटे हकारी द्वी, एवं पञ्चभिर्हकारैः पञ्च शब्दा उत्पन्नाः । अत एव तेषामर्थाः शब्दा एव, 'ये ये यद्यज्जनकास्तेषां तेषां त एवार्थाः' इति वक्ष्यमाणत्वात् । उक्तं च 'व्योमर्व जैस्तु विद्यास्थेर्रुक्षयेच्छब्दपञ्चवाम् ' इति । ननु भावार्थपकरणे मध्यमहकारस्य विद्यामूलबीजात्मककामकलार्थ-रूपस्वमुक्तमिति तस्य शक्तिवाचकत्वमेव युक्तं न पुनः शब्दरुक्षकत्वमिति चेत् ; न ह्ये हवाचकत्वमपरालक्षकत्वे तन्त्रम् , वृत्तिद्वयविरोधस्य ५रिहतत्वात् 'गङ्गायां घोषमत्स्यो ' इत्यादौ तस्येष्टत्वाच । वस्तुतस्तु, शिवशक्त्यात्मकम् ल-बीजातमकावकारहकारी तु सूक्ष्मतमाद्प्यत्यन्तसूक्ष्मरूपावित्युक्तम् । इह तु वैखर्यात्मकस्थूलरूपये रेवार्थान्तरपरत्वमुच्यते । अत एव मध्यप्राणेत्यनेन तादृशस्कृष्कपतां द्योतियत्वा तस्य प्रथारूपो यः स्पन्दः स्थूलात्मिका सृष्टिम्तद्र्पे व्योज्ञि हकारे स्थितेत्युक्तं न पुनः स्थूलहकार एव शक्तिरिति । उक्तं च 'तेषां कारणरूपेण स्थितं ध्वनिमयं परम् ' इति । तेषां शब्दानाम् । शब्दसृष्टेः सर्वस्यापीत्यर्थः । कारणं शक्तिः, तस्या रूपं सूक्ष्मतमादिषि परम् । तादृशेन रूपेणे,पलक्षितं सद् ध्वनिमयम्। ध्वन्यभिन्नं सत् स्थितं परं परब्रह्मत्यर्थ: । सर्वेष्वपि वर्णेषु वर्णाशध्वन्यंशौ परस्परसंसृष्टौ वर्तेते सुवर्णे परस्यरसंस्रष्टपार्थिवतैजसांशवत् , कत्वादिवर्णधर्माणां तारत्वमनद्रत्वषड्जत्वादि-ध्वनिवर्माणां च सर्ववेभेष्वनुभूयमानत्वात् । अतः एव शारीरकभाष्ये स्फोटनिरासाय वर्णानामेव नित्यत्त्रमङ्गोकर्तुं तेषामे केकव्यक्तिरूपत्वमुपपाच वैरुक्षण्यपर्तातिः सर्वापि ध्वन्यालम्बनत्वेनोपपादिता देवताधिकरणे। तथा च मध्यमहकारे ध्वन्यंशः परब्रह्मवाचकः, वर्णाशस्तु शब्दलक्षक इति विवेक इति भावः। ये तु हादिविद्यापक्षपातिनो योगिनीहृदयस्य संपूर्णतन्त्रस्यापि हादिविद्यायाँमेव तात्पर्यमिति मन्यमाना इहान्यथा व्याचक्षते—'परं षष्ठं हाक्षरं तेषां पञ्चानामपि शब्दानां कारणभूतो यो ध्वनिर्नादस्तन्मयं तद्वाचकम्' इति, तेषां तत्र अन्ध्यस्वारस्यभङ्गेन क्लप्ततरं व्याख्यानमेव शरणमिति तत्र तत्र स्पष्टीकरिष्यामः। ननु तथा सति वायुजनकककाराणःभेव चतुर्विधस्पर्शजनकत्वस्यावश्यिकत्वात् ककाराणां च चतुर्णामभावादनुपपन्नमिदमित्याह—कामकलाभिरिति। महामायायां त्रय ईकारा एकस्तृतीयाक्षररूपश्चेति चतुर्भिरीकारिश्चतुर्धा स्पर्श उत्पन्नो न पुनः ककारेरित्यर्थः। तदुक्तम्—

'महामायात्रयेणापि कारणेन च बिन्दुना । वाय्वग्निजलभूमीनां स्पर्शानां च चतुष्टयम् ॥ उत्पन्नं भावयेदेवि स्थूलसूक्ष्मविभेदतः ।'

इति । महामायायां यत् त्रयमीकारत्रयं तेन, कारणेन च केवलेनेकारेण च, तस्यैव विश्वकारणत्वस्य पूर्वमुक्तत्वात् । बिन्दुनेति कामकलाचतुष्कस्यापि विशेषणम्, तस्य तत्र त्रिबिन्द्वात्मकत्वात् तुरीयबिन्दुजन्यत्वाद्वा । तच्च वायुमण्डलस्य बिन्दुलान्छितत्वचोतनाय । स्थूलो व्यापको वायुगतः । सूक्ष्मा व्याप्या अभ्यादित्रयनिष्ठाः । हादिपक्षपातिनस्तु ककाराणां कामकलानां च हादिविद्यायां त्रित्रिसंख्याकत्वेन चतुर्थालाभाद् बिन्दून् विभज्य गणयन्ति । तत्पक्ष एकैकस्याः कामकलायारित्रत्रिबिन्द्वात्मकत्वेन नव संपद्येरन् । विसर्गत्वेन बिन्दुद्वयस्यैक्ये तु विसर्गास्त्रयः कामास्त्रय इति षट् । कामत्वेन त्रयाणामैक्ये तु विसर्गत्वेनापि त्रयाणामैक्यापाताद् द्वयम् । तुरीयबिन्दोरिण मेलने तु विभागे द्वादश्, तदभावे त्रयमिति सर्वथा न चतुःसंख्यासिद्धिः । महामायायां

कामकलायां यद्धिन्दुत्रयं तेन, कारणविन्दुस्तुरीयस्तेन चेति व्याख्याने त्वन्ययोरीकारयोवैंयर्थ्यमिति स्पष्टम्। न च गुणगुणिनोरेकमेव कारणं कपालादेरेव घटतद्भतरूपे प्रति कारणत्वादिति नियमो व्योमशब्दजनकह-काराटाविष्टो भज्येतेति वाच्यम् , तस्य वचनबलात् पाकेनापि रूपा्युत्पत्तिदर्शनेन चौत्सर्गिकत्वात्। त्रिविधरूपं तु मायान्तर्गतैस्त्रिभी रेफैर्जन्यते, 'रूपाणां त्रितय तद्वत् त्रिभी रेफैर्विभावितम् ' इति वचनात् । एवं रसद्वयं सकारद्वयेन, 'विद्यास्थेश्चन्द्रवीजैस्तु स्थूलः सूक्ष्मो रसः स्मृतः' इति वचनात्। चन्द्रवीजैः सकारै: । स्थूलो व्यापको जलगत: । सुक्ष्मो व्याप्यो भूगत: । 'पदमभ्य-धिकाभावात् सारकान्नातिरिच्यते । इति न्यायेन पदार्थोषस्थिते : स्मृतिरूपत्वात् यद्यपि कादिविद्यायां द्वावेव इत्युक्तम् । सकारी. स्मृत 'विद्यास्थेश्चन्द्रबीजैः' इति बहुवचनाभ्यामपि रसस्य द्वैविध्यात् 'अक्षीणि मे दर्शनीयानि, ' 'पादा मे सुकुमाराः ' इति महाभाष्यप्रयोगाद् द्वित्वसंस्यैव रुक्ष्यते । अत एव स्थूरुस्क्ष्मपदगतप्रत्येकैकवचनाभ्यां द्वित्वमेव स्पष्टीकृतम् । ननु—व्योमबीजेन <sup>1</sup>व्योमगुणलक्षणा युक्ता, शवयसंबन्धात्। चन्द्रवाचकःबीजस्य तु चन्द्रगत।मृतलक्षकत्वमेव वाच्यं न पुनर्जलगतरसलक्षकत्वम्, असंबद्ध-लक्षणायामतिप्रसङ्गात् । न च व्योमवाचकस्यापि वाय्वादिगतशब्दलक्षकत्ववदुप-पत्तिः, तत्रापि नभोगुणस्य व्यापऋत्वेन स्वशक्यममवेतव्याप्यत्वरूपसंबन्धस्य सत्त्वात्। अत एव 'प्रधानं तेजसो रूपं तद्वीजेन हि जन्यते १ इत्यनेन वचनेन तेजोरूपस्य व्यापकत्वलक्षणं प्राधान्यं शक्यसंबन्धप्रदर्शनायैवे क्तम्। तन्न्यायस्य हकारादावपि तुल्यत्वेनादोषात् । न च तथामृतव्याप्यत्वं जलरसस्य संभवति, तदभाववद्वत्तित्वादित्ति चेत्—मैवम् , अमृते ऽपि रसस्य समवेतत्वेन लक्षणोपपत्तेः। अत एवोक्तम् 'संबन्धो विदितो लोके रसस्याप्यमृतस्य

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> व्योमजन्यशब्दलक्षणा

च ' इति । अमृत्तसयोराश्रयःश्रयिमावरुक्षणो ऽभेदरुक्षणो वा संबन्धो होकमिस इति न रुक्षणायां विवदितन्यमित्यर्थः । शक्यतावृच्छेदके ऽिप शिक्तरिति पश्चे रसामृत्येरभेदस्य रुक्षेकसिद्धत्वाद्गसाभिन्नामृतविति शक्तर्य सकारस्य रसो ऽिप शक्यतावच्छेदक इति भावः । हादिविद्यापक्षपातिनस्तु, 'चन्द्रवीकैः ' इति बहुवचनस्य स्वानुगुणत्वं मत्वा तुष्यन्तिन्त्रिभः सकारे रसा रुक्ष्यन्त इति व्याख्याय, ननु रसस्य द्विविध्यात् तृतीयमकारः किमर्थ इत्याशङ्क्ष्य, अमृतं गतो ऽप्येको रसो ऽस्तिति तर्ह्यक्षकत्वेनोद्यम्थमेव समावाय, नन्वेवं सित तृतीयरसावारत्वेन भूजरुभेदात षष्ठमहाभूतस्यापितिरित्याशङ्कायाम् 'संबन्धो विदितः ' इति अन्यमवतार्य, जलामृतयोः संबन्धो हि रुक्षिभिद्धः, तस्य जलनिवावेवोत्पन्नत्वात्, अतो जल एवान्तर्भाव इत्याशयपरत्वेन व्याचक्षते । तेषां रसस्येति पदस्य जलनिधौ रुक्षणा, स्थूरुस्थपदाभ्यां प्रत्येककत्ववच्चेन रुक्षिद्धः जले ऽन्तर्भवे सिद्धे पुनर्वेयर्थतादवस्थ्यं च । प्रत्युत जलामृतयोरभेदात् प्रातिस्वक्रममृत्वाचकः सकारो नापेक्षित इत्येवर्थः संभवतीति । एवं रुक्षारस्य गन्धवोधकत्वम् 'वसुवरागतो गन्धस्तिहिपर्गन्ववाचिका' इति वचन त् ॥ ७५ ॥

These Guṇa-s originate from the letters and are of the same number as the latter, their progenitors. The four Sparśa-s originate from the three Kāmakalā-s and the third *Ikāra*. (75)

नन्वेकेनैव लकारेणेकविवगन्त्रबोधोपपत्तेरितरद्वयवैयर्थ्यम् ; अत आह— भुवन त्रयसंब धादासीत् द्रेधा स्टकारो ऽपि ।

ये ये यद्यज्जनकास्तेषां तेषां त एवार्थाः ॥ ७६ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ६संधरागुणो

भुवनश्रयेण सह वाच्यवाचकभावसंबन्धास्त्रकारस्य श्रैविध्यं जन्य-जनकभावसंबन्धःद्वा, 'भुवनश्रयसंबन्धात् त्रिधात्वं तु महेश्वरि ' इति वचनात्। स्पष्टमन्यत् ॥ ७६॥

The letter La occurs thrice [in the Mantra], as it has a bearing on the three worlds. The several letters signify respectively the several things which took their origin from them. (76)

इदानी वायुजनकानामपि ककाराणामर्थान्तरमस्तीति पूर्वोक्तस्य 'ये ये यद्यज्जनकाः ' इत्यस्यीत्सर्गिकस्य नियमस्यापवादमाह—

ककारत्रयत्राच्यास्तु सकलाः प्रलयाकलाः । विज्ञानकेवलाश्चेति त्रिप्रकारा उपासकाः ॥ ७७ ॥

प्रमातारः साधकाः पशव इत्यादिपदाभिषेया उपासकास्त्रिविधाः— अथमा मध्यमा उत्तमाश्चेति । त एवाशुद्धमिश्रशुद्धपदैः सकलादिपदैश्च क्रमेग व्यवृद्धियन्ते । तत्र भेदैकदृष्टयः शियाहं मावभावनाहीनाः कर्मैकरताः प्रथमाः । सुप्रकमलकर्माणः

> 'चितिश्चेत्यं च चैतन्यं चेतनं द्वयकर्म च । जीवः कला शरीरं च सूक्ष्मं पुर्यष्टकं भवेत् ॥'

इति क्षोकोक्तसूक्ष्मपुर्यष्टकसंबन्नशालिनः कर्मज्ञानमार्गयोः साधारणा द्वितीयाः । निरस्तमेदाः सर्वत्र शिवैकदृष्टयः पूर्णज्ञानिनस्तृतियाः । एते च स्वच्छन्दसंमद्दे विस्तरेण प्रशिक्षाः । ते त्रयाणां ककाराणां वाच्याः । तदुक्तम्—

'अशुद्धशुद्धमिश्राणां प्रमातणां परं वपुः।

#### कोधीशत्रितयेनास्य विद्यास्थेन प्रकाश्यते ॥ '

इति । कोधीशः ककारः । न चाकाराणां पार्थवयस्याग्रे वक्ष्यमाणत्वेनैकैक-हलात्मका एव हकारककारादयो वाचका वक्तव्याः, तथा च ककारे जश्मावेन गत्वापत्तिरिति वाच्यम् ; एकहल एव पदत्वेन पदान्तत्वाभावात् , व्यपदेशिवद्भावस्य 'टिकितो', 'सुप्पितो' इत्यादिज्ञापकेनानित्यत्वात् ॥ ७७ ॥

The three kinds of worshippers (upāsaka-s), known as Sakala-s, Pralayākala-s and Vijñānakevala-s, are signified by the three Kakāra-s [of the Mantra]. (77)

### अकारैर्दशसंख्याकैरुच्यन्ते जीवराशयः ।

विद्यायाः प्राणभूतः संस्तद्याच्येकादशः स्वरः ॥ ७८ ॥

पञ्चदश्यां द्वितीयतृतीयवर्णी हृष्ठेखात्रयं च मुक्त्वा अवशिष्टेषु दश-स्वक्षरेष्वकारा दश । तेषां जीवराशय एव वाच्याः । एकेनाप्यभिधानसंभवे दशभिरभिधानं जीवानामानन्त्यद्योतनाय । तृतीयकूटाद्याकारे तु ध्वनिस्वरूपस्यैव भावार्थप्रकरणे मूळबीजांशरूपत्वमुक्तमिति न विरोधः । एकादशः म्वर एकारः । स च विद्याळक्षणस्य मूळबीजोत्थवृक्षस्यान्तरः प्राणः सन्नपि स्वयं स्ववाची, लोके ऽपि क्षतस्य पुनः प्ररोहणादिना अनुमीयमानस्याध्यात्मिकवायुसंबन्धस्य वृक्षादावङ्गीकारात् । उक्तं च—

> 'श्रीकण्ठदशकं तद्वदव्यक्तस्य हि वाचकम् । प्राणभूतः स्थितो देवि तद्वदेकादशः स्वरः । एकः सन्नेव पुरुषो बहुधा जायते हि सः'॥

<sup>1 °</sup>त्रितयेनात्र

इति । श्रीकण्ठा अकाराः । अञ्यक्तो जीवः । एकादश एकारः, 'संधिरेकादशो भद्रा पद्मनाभः कुलाचलः' इति कोशात्,

> 'यदेकादरामाधारं बीजं कोणत्रयात्मकम् । त्रक्षाण्डादि कटाहान्तं जगत् . . . ॥ १

इति प्रयोगाश्व योगरूढे। ऽयं शब्दः । तस्य च शुद्धयोगापेक्षया परस्वमस्त्येष । स च प्रकृत एको ऽपि दृश्यमानो बहुरूपः परिणमते । उक्तं च कादिमते—

> 'यदेकादशमाधारं बीजं कोणत्रयात्मकम् । ब्रह्माण्डादि कटाहान्तं जगदद्यापि दृश्यते ॥ १

इति । हादिपक्षे तु शुद्धयौगिकत्वमङ्गोकृत्य श्रोकण्ठपरत्वेनेकादशपदं व्याख्याय परो द्वादशः पुरुषः परः शिवः, तद्वाचक इति व्याचक्षते । तिकृष्टमिति स्वर इति विशेष्येणाकारव्यावर्तकेन स्वितम् । ननु श्रीकण्ठदशकस्यैकसिकेव स्वोके प्रतिसंगिन्धत्वेन निर्दिष्टस्थोपस्थित्या, एकादशो ऽपि श्रीकण्ठ एवेति चेक, रूढिपावल्ये तादशोपस्थितेरमयोजकत्वात् । कथमन्यथा ज्ञानाणीवे

'आ**र्ध वाग्भवमुद्धार्य कामबीजं द्वितीयकम् ।** कुमार्यास्तु तृतीयं तु त्रिपुरा परमेश्वरी ॥'

इति त्रिपुराचकेश्वरीमन्त्रोद्धारः संगच्छताम् ? तत्र हि कुमार्थाः प्रतिसंबन्धित्वेन निर्देशे ऽप्याचिद्वतीयपदाभ्यां मातृकासंबन्धिनावेव प्रथमद्वितीयो वर्णो विवक्षितो, दक्षिणामूर्तिसंहितादो 'अं आं सोः ' इत्यस्यैव प्रथमचकेश्वरीमन्त्रस्योद्भृतत्वात् । अन्यथा बालाया एव त्रिपुराचकेश्वरीत्वमापद्येत् । तस्मान्मातृकायामेकादश एवात्र प्राद्य इति । तार्तीयप्रथमस्य पूर्वमभिहितत्वाकेइ पुनरुहक्कनमित्यपि हादिपक्षे सुवचम् । परं तु न तथा सांप्रदायिकेव्याख्यातम् । तथापि कः प्राणवाचको ऽकारः को वा जीववाचक इत्यनिर्धारणं तत्पक्षे दुरुद्धरम् ।। ७८ ।। The several species of living beings  $(j\bar{\imath}va-s)$  are denoted by the ten  $ak\bar{a}ra-s$ . The eleventh vowel (E), being the very life of the Vidyā, denotes life itself. (78)

योगिनीहृदयस्थमेव पद्यं लाघवात् स्पष्टताच निबन्नाति —

# बिन्दुभिरित्रभिरुच्यन्ते रुद्रेश्वरसदाशिवाः ।

शान्तिः शक्तिश्च शंभुश्च नादत्रितयबोधनाः ॥ ७९ ॥

रुद्रस्तेजस्तत्वम्, 'रुद्रो वा एष यद्भिः' इति श्रुतेः । तेन पुरु-षनियतिकालरागविद्याकलामायानां परिम्रहः, 'पुरुषादिकमायान्तं तेजस्तत्त्वं महेश्वरि ' इति स्वच्छन्दसंग्रहोक्तेः । शान्तिः प्रकृतिः शुद्धविद्या च । अर्ध-चन्द्राद्युन्मनान्तवर्णाष्टकं नादपदेनोच्यते । नादित्रतयमेव बोधनं येषां ते । करणे ल्युट् ॥ ७९ ॥

[A verse from the Yoginihrdaya quoted—]

Rudra, Īśvara and Sadāśiva are indicated by the three Bindu-s. Śānti, Śakti and Śaṃbhu are signified by the three Nāda-s. (79)

## एवं सप्तत्रिंशत्संख्याकपदेर्महाविद्या ।

षट्त्रिंशत्तत्त्वानां तत्त्वातीतस्य चाभिधात्रीयम् ॥ ८०॥

एविमित्यस्यानन्तरोदीरित स्होकषट्कोक्तरीत्येत्यर्थः । तत्र हि व्योम-बीजपञ्चकम्, कामकलाश्चतस्रः, चन्द्रबीजे द्वे, रेफम्बीजकोधीशबिन्दुनादा-स्त्रयस्त्रयः, श्रीकण्ठदशकम्, एकादशः स्वर एकः, इति संहत्य सप्तत्रिंशत् पदान्युपपादितानि । तेषां च तत्त्वानि षट्त्रिंशत्तत्त्वातीतं ब्रह्मैकमित्यर्थः । तानि च यथा—शिवः, शक्तः, सदाशिवः, ईश्वरः, शुद्धविद्या, माया कला, विद्या, रागः, कालः, नियतिः, पुरुषः, प्रकृतिः, अहंकारः, बुद्धिः, मनः, श्रोत्रम्, त्वक्, चक्षः, जिह्वा, प्राणम्, वाक्, पाणिः, पादः, पायः, उपस्थः, शब्दः, स्पर्शः, रूपम्, रसः, गन्धः, आकाशः, वायुः, तेजः, आपः, पृथिवी । एतेषां स्वरूपमुत्पिकमध्य सौभाग्यसुधोदये द्रष्टव्यः, विस्तरभयामेह लिख्यते । तत्र शिवशक्तिशुद्धविद्याप्रकृतयो बिन्द्वर्थाः । सदाशिवादिपुरुषान्ता नव नादार्थाः । शब्दादय आकाशादयः श्रोत्रादयो वागादयश्च पद्ध पद्ध हकारादेर्थाः । अहं-कारादित्रयं तु ककारत्रयस्य श्रीकण्ठानां वार्थः । एकादशस्वरस्य तत्त्वातीतमर्थ इति विवेकः। यद्यपि हकारादेः शब्दाद्यर्थकत्ववदिन्द्रियाद्यर्थकत्वं नोक्तम्, तथापि

'स्वरव्यक्जनमेदेन सप्तित्रिशस्मेदिनी। सप्तित्रंशस्मेदेन षट्त्रिंशत्तत्त्वरूपिणी। तत्त्वातीतस्वभावा च विद्येषा भाव्यते मया ।।।

इति वचनवलात् तत्तदर्थकत्वमवश्यकल्पनीयम्। न च सप्तिष्ठिशतो वर्णानां सप्तिष्ठिशति तत्त्वेषु क्रमेण शक्तिरिक्तिति वाच्यम्, हकारादौ कल्प्तशक्ति-परित्यागस्य शक्त्यन्तरस्वीकारस्य चापतेः। न च भवत्पक्षे ऽप्येकस्यानेकार्थकत्वं दोष इति वाच्यम्, एकत्र शक्तिः परत्र लक्षणेति सुवचत्वात्। न च युगपद्वृत्तिद्वयिवरोधः, एतद्वचनवलादेव सप्तित्रंशत्त्वस्य शक्ततावच्छेदकत्वाङ्गी-कारेण पूर्ववत् तस्यादोषत्वात्, केवल्हकारस्यैव व्योमवाचकत्वादिना प्रमितत्वेन तद्विरोधस्योद्धवने तु वृत्तिद्वयिवरोधे ऽिकंचित्करत्वस्य सुवचत्वाच ; प्रमाण-प्रमितत्वाविशेषादापततो उनेकार्थत्वस्यापि हर्यादिपदवददोषत्वाच । वल्प्तशक्ति-परित्यागस्तु न सर्वथा प्रामाणिकः। ननु प्रथमे उशे विद्यायामष्टपञ्चाशद्वणी उक्ताः, कथमिह सप्तित्रंशत्त्वेन गण्यन्त् इति चेत्, सत्यम्। न पुनरत्र वर्णगतेयं संख्या कण्ठरवेणोक्तवचने श्रूयते येनैवमुच्येत। श्रूयमाणं संख्यामात्रं तु पदनिष्ठत्वेनाप्युपपक्तम्, अर्थचनद्वादिवर्णोष्टकस्यैकपदत्वात्, चतुरवयवक-

कामकळावन्नादस्याष्टावयवकैकवर्णत्वाङ्गीकारे ऽपि क्षतिविरहाच । अत एव त्रेपुरमन्त्रे समूहमूलकारणभूते महामेरावर्धचन्द्रादीनामष्टानामप्यर्धचन्द्रत्दरूपैक-वर्णात्मकत्वमङ्गीकृत्य 'नवाक्षरो महामेरुरयं ब्रह्माण्डगोलकः ' इत्यादिव्यवहार-स्तन्त्रेषु दृश्यते । वस्तुतो ऽर्धचन्द्रादेः स्थानस्वरूपादिभेदान्नैकवर्णत्वं युक्तम् . कामकळावयवेषु त न तथेति वैषम्यम् । अत एव मूले पदैरित्युक्तम् । 'शक्तं पदम् ' इति तल्लक्षणाच्छक्तेरित्यर्थः । न च 'सुप्तिङन्तं पदम् ' इति पाणि-नीयस्त्रात् 'ते विभक्त्यन्ताः पदम् ' इति न्यायस्त्राच्च ' शक्तं पदम् ' इत्याधुनिकपरिकल्पितपरिभाषाया अप्रमाणत्वादिह पदत्वं न युज्यत इति वाच्यम् . तथाप्यर्थवन्वेन प्रत्यक्षरं पातिपदिकसंज्ञायां सुबुत्पत्तेः, <sup>1</sup>कचिद् व्यत्ययादिना कचिच्छाकल्यमतेन कचित् 'सुपां सुलुक्—-' इत्यनेन च लोपस्वीकारात् । न चैवं ककारेषु जश्त्वापत्तिः, 'किति ', 'पिति ' इत्यादि-ज्ञापकैरेकाक्षरपदे तदनित्यताया ज्ञापनादिति । 'स्वरव्यञ्जनभेदेन ' इत्य-स्यायमर्थः — स्वरव्यञ्जनयोरभेदविवक्षामपवदितुं भेदेनेत्युक्तम् । अभेदे विव-क्षित एव हि तयोरङ्गाङ्गिभावो छोकसिद्धः। तथा हि--व्यञ्जनानि तावत स्वराङ्गाणि। तत्र ककारसकारहकारलकारा दशसंख्याकास्तु स्वरवा-व्यवहितोत्तरक्षणोचार्यमाणश्रीकण्ठानामङ्गानि । हल्लेखाद्यहकारास्त पूर्वोचार्यमाणलकारीयश्रीकण्ठानामेवाङ्गानीति यद्यपि 'संयोगादि' सूत्रेण प्रतिभाति : तथापि 'नान्तस्थापरमसवर्णम् ' इति सूत्रेण परेषा-मेवाङ्गानीति वाच्यम्। रेफास्तु सबिन्दुककामकलानाम्, अनुस्वारा अपि तासामेवेति वस्तुस्थितिः। तदेतत् सर्वे याजुँवैदिकपातिशास्यसूत्राणि त्रिभाष्यरतादितद्व्याख्यानानि च जानानानां स्पष्टतरम्। प्रकृते त्वियान् विशेषः । बिन्द्वो हि स्वोत्तरोच्चार्यमाणनादारुयस्वरस्यैवाङ्गानि न पुनः

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> क्वचिद्धल्ड्यादिना

कामकलानाम् , 'तत्परस्वरम् ' इति पातिशाख्यसूत्रस्यात्र प्रवृत्ते:। यो हि स्वरात् पूर्वमनुस्वारो नोष्वार्यते स एव स्वपूर्वस्वराङ्गमिति 'अनुस्वारः— ' इति स्त्रस्य विषयः। न हि लोकवेदयोः कापि संहितायामनुस्वारोत्तरं स्वरोच्चारणं दृश्यते । मकारनकारयोहिं सतोहिल झलि च परे ऽतुस्वारविधिः 'मो ऽतुस्वारः,' 'नश्चापदान्तस्य झलि' इति पाणिनीयस्त्रत्योरुपलभ्यते । तस्य च ययि परे परसवर्णवर्णान्तरतापत्तिविधानाच्छषसहार्व्यराहुकूटे ' हंस: ' इत्यादावात्मलाभ इत्याशयेन वेदमात्रमधिकृत्य प्रवृत्तेन पातिशाख्यमुनिना अनुस्वारमात्रस्य पूर्वाङ्गत्वम् 'अनुस्वारः--- ' इति सूत्रेणोक्तम् । तस्य च ' व्यञ्जनमपराङ्गं विरामे लुप्यते ' इत्यादिसामवेदीयफुछस्त्राधुक्तानि साम-विशेषेषु प्रयोजनानि विस्तरभयाद्नुपयोगाम् नेहोल्लिखतानि । न चात्राप प्रथमद्वितीयकूटस्थानुस्वारयोहेकारसकारपूर्वःवेन परसवर्णादेवर्णान्तरभावाभावात् पूर्वाङ्गतापित्रिति वाच्यम् , कूटानां पार्थवयेनां भारणे स्वरपरत्वान्मिलित्वो-चारणे तु बिन्द्रादिनवक्रस्योत्तरकूटे प्रवेशविधानेन हकारादिपूर्वत्वाभावात्। वस्तुतस्तु, हल्त्वमेव हि व्यञ्जनत्वम्। कथमन्यथा हलो ऽनन्तराः संयोगः ' इति सूत्रेका संयोगसंज्ञा 'हंसः' इति सकारे स्यात् ? तदमावे च हकारीयाकारे 'संयोगे गुरु इति सूत्रेण गुरुसंज्ञा न सिध्येत्। इष्टा हि सा । तदेतच्छन्दःशास्त्रीये ' प्रादिपरः ' इति पिक्कलसूत्रे छन्दोभास्करे प्रपश्चितमस्माभिः । तथा च 'संयोगादि ' इति प्रातिशाख्यसूत्रेण संयुक्ता-क्षरादिमय्यञ्जनस्य पूर्वाङ्गत्वं विदधतैव चारितार्थ्यात् 'अनुस्वारः--- ' इति पृथग्योगो व्यर्थः । न श्ववसाने स्वरे वा परे लोकवेदयोरनुस्वारः कापि दृश्यते, येन तत्सार्थक्यं भवेत्। तसात् पृथक्तूत्र करणस्य श्रीविद्यानुस्वार एव विषय इत्यवश्यं वक्तव्यम्। तेन च कामकलानामेव बिन्दवो Sङ्गानि, नादस्त द्वितीयतृतीयस्वरवदव्यञ्जनाङ्गक एव स्वरो भविष्यतीति दिक् । अयं

चाङ्गाङ्गिनावः 'चतुर्विंशत्यक्षरा गायत्री' इत्यादौ वेदे लौकिकच्छन्दःसु प्रकृते ऽपि पञ्चदशत्वषोडशत्वासुपपत्त्यर्थमुपयुज्यते, अङ्गाङ्गिनोरमेदिववक्षया तद्भिन्नप्रधानाक्षरगणनयेव संख्यापूर्तेराविश्यकत्वादिति वस्तुस्थितिः। तदपवादाय 'स्वरव्यञ्जनमेदेन' इत्युक्तम्। अङ्गाङ्गिनोर्मेद एव प्रकृतार्थे कार्यो न पुनरमेदो विवक्षणीय इत्यर्थः। हादिविद्यायां हि द्वितीयतृतीयाक्षरयोरपि सव्यञ्जनकत्वेन षष्टिरक्षराणि। अर्धचन्द्रादेरेकवर्णत्वाङ्गीकारे ऽपि तावदेकोनच्त्वारिंशत्। विन्दूनामपि नादेषु मेलनेनैकवर्णत्वाङ्गीकारे तु षट्त्रिंशत्। शक्तानि तु तत्र चत्वारिंशत्, व्योमगीजषट्कं मायात्रयं कारणविन्दुरेको रेफचन्द्रवीजमूबीजकोधीशविन्दुनादानां त्रयं त्रय द्वादश श्रीकण्ठा इत्येव तद्श्रीपपादनादि न कथंचन सप्तत्रिंशत्। संपद्यते। यद्यपि स्वराः पञ्चदश व्यञ्जनान्यष्टादश विन्दवस्त्रयः सर्ववर्णसमिष्टरेकेति सप्तत्रिंशत्। तदुपान्सकेरपपाद्यते, यदुक्तं कामकलाविलांसे—

' अज्व्यञ्जनबिन्दुत्रयसमिष्टभेदैर्विमाविताकारा । षट्त्रिंशत्तत्वात्मा तत्त्वातीता च केवला विद्या ॥ '

इति; तथापि संख्यायाः पृथङ्निवेशित्वस्वाभाव्येन व्यष्टिवेषेण गणितस्य पुनर्गणनं गौणम्, पञ्चदश्यां षोडशीत्वापादकं च। किं च, अङ्गाङ्किनोर-भेदस्य लोकसिद्धस्यापवादाय भेदेनेति कण्ठरवेणोक्तेलींकसिद्धभेदानां पञ्च-दशानां वर्णानामभेदेन गणनस्य कृतो लाम इति विचार्यम्। यद्यपि भेदपदस्य 'संभेदः सिन्धुसंगमः' इत्यादौ संगमार्थे प्रसिद्धत्वादिह स्वरव्यञ्जनानां सर्वेषां मेळनेनेत्यप्यर्थः सुवचः; तथापि भेदपदस्य वृत्तिक्केशः, सिम्त्यनुपस्रष्टस्य तादृशार्थावाचकत्वं च। किं च, यथा तावत् 'व्याप्ता पञ्चदशार्णैः सा इत्यनेन सामान्यतः पञ्चदशसंख्याकाक्षर-कृत्वमुक्त्वा तदुपपादनाय तद्यिमग्रन्थे 'पञ्चभिश्च तथा षड्भिः' इति

'विशिष्य कथनम्, तथैव 'स्वरन्यक्षनमेदेन सप्तिश्रंशस्त्रमेदिनी' इत्यादिना सामान्येन सप्तिश्रात्संख्याकाक्षरकर्वं प्रतिज्ञाय तद्शिमग्रन्थेन 'न्योमचीनेस्तु विद्यास्थैः' इत्यादिना 'नादित्रतयबोधनाः' इत्यन्तेन विविच्य तदुप-पादनमित्यविवादम्। तत्र चेःक्तरीत्या चत्वारिंशतो ऽप्युपपादनादुपक्रमोप-संहारिवरोधो दुरुद्धरः। किं च,

> 'बिन्दुभिस्त्रिभिरुच्यन्ते रुद्रेश्वरसदाशिवाः । शान्तिः शक्तिश्च शंभुश्च नादत्रि ग्यबेधनाः ॥ '

इत्येकस्मिन्नेय स्रोके बिन्दुन्नयनादन्नययोर्थवर्णनेन बिन्दुन्नयस्य सप्तिनिश्संख्या-पूर्वर्थमुक्कुला नादश्रयस्य तु त्याग इत्यत्र तु स्पष्टं मूलमिति । एतेन कादिविद्यायां सप्तत्रिंशत्त्वसिद्धार्थं द्वितीयतृतीयाक्षरयोः संध्यसरत्वात् प्रतिस्वकं द्वचात्मकः वेन गणनाक्कदाः प्राचामपास्तः ; ह्रेष्टेखास्यपि <sup>1</sup>प्रकृतबाधकापादकश्च । तस्माकादत्रयमेलनेनैव सप्तत्रिशता । तथापत्त्या स्पष्टमे । चोगिनीहृद्ये ' हृल्ला त्रयसं मूनैस्तिथिसं स्यैस्तथा क्षरः । इत्यसकृत्मति हृलेखं पद्म(नामक्षराणां गणनात् । तस्माचं गिनीहृदये संप्रदायार्थप्रकरण सर्वे कादि-विद्य यामेव ू स्वरसमिति निष्पक्षपात कृतमतयो विदां अवस्त्र निष्कर्षः — तत्तदक्षरंबीच्यान् लक्ष्यांश्च पदार्थानुहिश्येकादशस्वरेण तत्त्वा-तीतब्रह्म भेदो विधीयते । एवं विद्यावयवाक्षरसमूहवाच्यपदार्थसमुदाया-त्मकत्वात् 'विश्वं विद्याभिन्नम् शहत्यपि विधीयते । भावार्थे हि शिवशक्ति-जन्यत्वज्ञाप्यकशिवशक्त्यभेदविधेयको विद्याजगदुभथेदेश्यक एको बोधः। विश्वजनकजन्यत्वज्ञाध्यक् विश्वाभेद विघेयको विद्योहश्यक श्रीकः । इह तु विद्यो-हेश्यको विश्वान्तर्गतयावत्पदार्थपातिस्विकवाचकाक्षरेकघटितत्वज्ञाप्यकविश्वाभेद-विधेयक एकः, विश्वोद्देश्यकविद्याभेदविधेयकश्चान्यो बोध इति भेदः ॥ ८० ॥

<sup>- 1</sup> प्रस्युत बाधक "

Thus, by the words (pada-s), thirty-seven in number, this Mahāvidyā severally denotes the thirty-six Tattva-s and the [thirty-seventh] one which transcends them. (80)

#### तदेतदभिसंवायाह--

### जन्यजनकयोर्भेदाभावाद् वाच्यस्य वाचकेनापि । ब्रह्मणि जगतो जगति च विद्याभेदस्तु संप्रदायार्थः ॥८१॥

ब्रह्मणि जगत इत्यत्र, अभेद इति रोषः । सम्यग्गुरुशिष्यपारंपर्य-क्रमायातमर्यादानुसारेण दीयत इति संप्रदायार्थः ॥ ८१ ॥

As there is no difference between the cause and its effect, between the thing signified  $(v\bar{a}cya)$  and the word which signifies the thing  $(v\bar{a}caka)$ , and between Brahman and the universe, so also the universe and this Vidyā are identical [in relation to each other]. This is Sampradāyārtha. (81)

#### अथ निगर्भार्थमाह---

### परमिशवे निष्कलता तद्भिन्नत्वं स्वदेशिकेन्द्रस्य । तत्करुणातः स्वरिमन्नपि तद्भेदो निगर्भार्थः ॥ ८२ ॥

परमशिवः कामकलास्वरूपनिर्णयावसरे निष्कृष्य कथितं ब्रह्म । तत्र निष्कलता तदितरपदार्थामावः, तदितरस्य सर्वस्यापि दुःखजनकत्वात्, 'द्वितीयाद्वै भयं भवति' इति श्रुतेः । इति प्रथमकूटार्थः । तेन ब्रह्मणा

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i.e. 5 Vyomabīja-s, 4 Kāmakalā-s, 2 Candrabīja-s, 1 Repha, 6 Bhūbīja-s, 3 Krodhīśa-s, 3 Bindu-s, 3 Nāda-s and 10 Śrīkaṇṭha-s.

स्वीयस्य देशिकेन्द्रस्य श्रीगुरुचरणानामभेदः, तेषां ब्रह्माभेदभावनादाढ्येने तदभेदस्य सिद्धत्वादिति द्वितीयकूटार्थः । तत्करुणातः स्वक्कताव्यभिचरित-भक्तिपुरःसरद्ददरसेवासंगादितप्रसादजन्यगुरुकरुणाकरम्बितकटाक्षनिरीक्षणबळात् स्वस्मिन्नपि साधके ब्रह्माभेदः सिध्यतीति तृतीयकूटार्थः । स्वस्य गुरुद्वारा शिवगर्मे प्रवेशसंपादकत्वादेतज्ज्ञानस्य विषयः शिवगुर्वात्मैक्यं निगर्मार्थ-पदवाच्यम् ॥ ८२ ॥

[The identity of the self, Guru and Siva (Nigar-bhārtha) is explained—]

Flawlessness [non-admixture with other things] in the Supreme Being (Paramaśiva), the identity of one's revered Guru (Deśikendra) with that [Supreme Being] and, through his [Guru's] grace, the identity of one's self with that [Supreme Being]; this is the Nigarbhārtha.(82)

अथ परदेवताया विद्यायाश्चकराजस्य श्रीगुरोरात्मनश्चेक्यं कौिलकार्थ इत्युच्यते, सर्वेषां ब्रह्माभेदेन सजातीयत्वात्, सजातीययूथस्य कुलपद-वाच्यत्वत्, 'सजातीयैः कुलं यूथम्' इत्यमरोक्तेः । अयं च पञ्चानामभेदः समानधर्मवत्त्वेन सिषावयिषितः । स च समानो धर्मः

'गणेशब्रहनक्षत्रयोगिनीर।शिरूपिणीम् । देवीं मन्त्रमयीं नौमि मातृकापीठरूपिणीम् ॥'

इति तन्त्रराजोक्तगणेशादिषट्कात्मकत्वास्यः । तत्र परदेवतायां प्रथमं गणेशत्वमुपपादयति—

माता निरुपमतेजोमय्याः स्वस्या मरीचिरूपाणाम् । आवरणदेवतानामीशत्वादुच्यते गणेशीति ॥ ८३ ॥ 'न तत्र सूर्यो भाति ' इत्यादिश्रुत्या प्रतिपादिनानविधि कते जोरूपब्रह्मणो मरीचय एवावरणदेवताः । ताश्चैकादकोत्तरशतसंख्याकाः । तन्त्रभेदेनान्या अपि प्रतिपादिताः । तादृशदेवतागणस्येशत्वाद् गणेशीत्युच्यते माता ।। ८३ ।।

[The identity of the self, Guru and the Goddess (Kaulikārtha) is set forth—]

The Mother  $(m\bar{a}t\bar{a})$ , being the presiding Deity of the [host of] subsidiary deities  $(\bar{a}varaṇa-devat\bar{a}-s)$  surrounding Her in the form of Her rays of incomparable brilliance, is known as Gaṇeśī. (83)

# इच्छादित्रिसमिष्टर्गुणत्रयाढ्यानलेन्दुरिवनेत्रा । एवं नवभिर्योगाद् ग्रहरूपेत्युच्यते माता ॥ ८४ ॥

इच्छा ज्ञाना कियेति शक्तित्रयसमष्टिरूपा माता। तदुक्तं संकेत-पद्धतौ—'इच्छा शिरःप्रदेशे ऽथ ज्ञाना च तदधोगता। क्रिया पदगता सस्याः' इति। गुणविशिष्टस्य शबलब्रह्मणो ऽवयवरूपा एव गुणा इति व्यविद्वयन्ते। आदित्यादिमहाणां नवसं ल्याकत्वान्त्रवसंख्याकावयवशालित्वमेव प्रकृते महत्वं विवक्षितम्। एवमेव नक्षत्रादिषु बोद्धव्यम्॥ ८४॥

The Mother, the aggregate of the three [Sakti-s], Icchā and others, having the three Guṇa-s and with the fire (Anala), the moon (Indu), and the sun (Ravi) as her three eyes, thus formed of the [above] nine, is known as having the form of the nine Planets (graharūpā).

<sup>1</sup> i.e. Jñānā and Kriyā.

# इन्द्रियद्शकेनान्तःकरणचतुष्केण विषयद्शकेन । प्रकृतिषुरुषगुणतत्त्वैर्जाता नक्षत्ररूपिणी माता ॥ ८५ ॥

ज्ञानेन्द्रियाणि श्रोत्रादीनि पञ्च, कर्मेन्द्रियाणि वागादीनि पञ्चेति दशेन्द्रियाणि, मनो बुद्धिरहंकारिश्चत्तं चेत्यन्तःकरणचतुष्कम्, शब्दादयो वचनादयश्च विषया दश । प्रकृतिर्गुणत्रयसाम्यावस्था, पुरुषः, सत्त्वादि-गुणत्रयसमष्टिरूपं सुखदुःखमोहमूल गुणतत्त्वम् । एवं सप्तविंशतिसंख्या-कत्वान्नक्षत्ररूपत्वं मातुः ॥ ८५ ॥

The Mother is of the form of the Asterisms (nakṣatrarūpiṇī) [assuming as she does the twenty-seven forms constituted] by the ten Indriya-s, the four Antaḥkaraṇa-s, the ten objects of senses (viṣaya), Prakṛti, Puruṣa and Guṇatattva. (85)

नरपितरविकाष्ठाषट्समुद्रहिसंख्यै-रकडबवहपूर्वेरक्षरैर्वेष्टिताभिः । डरलक्सहवर्णाद्याकिनीभिस्तु षड्भि-र्घटिततनुरितीयं कथ्यते योगिनीति ॥ ८६ ॥

नरपत्तयो राजानः षोडश । रवयो द्वादश । काष्ठा दिशो दश, कर्ध्वाधोदिग्द्वयस्याप्यष्टभिर्दिग्मिः साहित्यात् । समुद्राश्चत्वारः, 'पयोधरी-भूतचतुःसमुद्राम् ' इत्यादौ तथैव समुद्रगतसंख्याप्रसिद्धेः । षोडशादिसंख्यानाम-काराद्यक्षरिर्यथासंख्यमन्वयः । अकाराद्याः षोडश स्वरा अमृतादितद्देवतोपळक्षकाः । कादिठाना द्वादश वर्णाः काळरात्र्यादीनामुपळक्षकाः । डादिफान्ता दश डामर्यादीनाम् । बादिळान्ताः षड् बन्धिन्यादीनाम् । वादिसान्ताश्चत्वारो वरदादीनाम्। हक्षौ द्वौ हंसवतीक्षमावत्येरुपलक्षकौ। डकारादि वर्णषट्कमादिभूतं यासामाकिनीनां ता डाकिन्यादयः। तेनामृनाद्यावृता डाकिनी, कालरात्र्याद्यावृता राकिनी, इति प्रकारेण षड्मिस्त्वगसृङ्यांसमेदोऽस्थिमज्जाधिपतिभिर्विशुद्धग्रनाहत-मणिरूरस्वाधिष्ठानमूलाधाराज्ञाचकाणां तत्तद्देवतावरणशक्तिसमानसंख्याकतत्त्रदी-यदलिनिष्ठतावतावत्संख्याकदेवीसंवृतानां कर्णिकासु निविष्ट भिर्डाकिनीरा-किनीलाकिनीसाकिनीहाकिनीभिर्घटिता तनुर्यस्याः सा येगिनीत्युच्यत इत्यर्थः। यद्यपि 'त्वगसृङ्यांसमेदोऽस्थिमज्जाशुकःणि धातवः ' इति भिषजां घण्टाघोषेण धातवः सप्त, तद्धिपतिरपि याकिनीनाम्ना सहस्रारपद्ये ऽमृतादि-सक्लशक्तिवृन्दाधिष्ठतदलकिमीरिते तिष्ठतीति तन्त्रेषु प्रसिद्धम्, षोढान्यासे ऽपि कचित्तन्त्रेषु तस्या न्यासो दृश्यते; तथापि योगिनीहृदये षण्णामेव न्यासविवानादमृगादिशक्त्यतिरिक्तशक्तेरावरणरूपाया अभावेनैतत्षट्कसमृष्ट्या-स्मक्तातृत्वेन च पार्थक्याभावाद्योगिन्यः षडेव। यदाह—

' विग्रुद्धौ हृदये नाभौ स्वाधिष्ठाने च मूलके । आज्ञायां धातुनाथाश्च न्यस्तन्या डादिदेवताः । अमृतादियुताः सम्यग् ध्यातन्याश्च सुरेश्वरि ॥'

#### इति ॥ ८६॥

[She] is called Yogini as her body is made up of the six Ākini-s having Da, Ra, La, Ka, Sa and Ha as their initial letters, surrounded respectively by the letters beginning with A, Ka, Da, Ba, Va and Ha, which are respectively sixteen [indicated by the Samketa, Narapati, Kings], twelve [indicated by Ravi, Suns], ten [by Kāṣṭhā, directions], six, four [by Samudra, oceans] and two in number. (86)

# पञ्चभिर्नागकूर्माचैः प्राणापानादिपञ्चभिः । जीवात्मपरमात्मभ्यां चैषा राशिस्वरूपिणी ॥ ८७ ॥

आद्यादिपदाभ्यां कृकरदेवदत्तधनंजयानां व्यानोदानसमानानां च संग्रहः । एवं द्वादशात्मकत्वाद्राशिरूपिणी जगन्माता । पीठानां गणेशादिसमानसंख्या-कत्वात् तदात्मकत्वोक्त्येव तदुक्तप्रायमिति न पुनः पृथक् संरम्भः ॥ ८७ ॥

She is of the form of the zodiacal signs (rāši-svarūpiņī), being made up of the five beginning with Nāga and Kūrma, the five beginning with Prāṇa and Apāna, Jīvātman and Paramātman. (87)

अथ विद्यायां गणेशादिरूपत्वमुपपादयति —

# अकथादिकषोडशाक्षरात्मकतातीयककामवाग्भवैः । घटिता च परादिवाग्गणैरिति विद्यापि गणेशरूपिणी ॥

अकारादिषोडशस्वरात्मकं तार्तीयं शक्तिकूटम् । कादितान्ताक्षररूपं द्वैतीयीकं कामराजकूटम् । थकारादिसकारान्ताक्षरमयं प्राथमिकं वाग्मवकूटम् । परादिवाक्चतुष्टयरूपं चैतद्वयष्टिसमष्टिभेदेन । अतः शब्दगणस्येशत्वाच्छ्रीविद्यापि गणेशरूपा । वैतालीयं छन्दः ॥ ८८ ॥

The Vidyā also is Gaņeśarūpiņī for the reason that she is composed of the sixteen letters each beginning with A, Ka and Tna of the third [Śakti], the Kāmarāja- and the Vāgbhava- kūṭa-s and the wordgroups (vāggaṇa-s) beginning with parā. (88)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The other three being Krkara, Devadatta and Dhanamjaya.

# बिन्दुत्रयनाद्त्रयतद्नयक्टत्रयैर्प्रहत्विमह । नक्षत्रत्वं च दशाकाराणां व्यञ्जनैरपार्थक्यात् ॥ ८९ ॥

बिन्द्नादनिर्मुक्तं कूटमेकं बिन्दुरेको नाद एकः, एवं प्रतिकूटं त्रयं त्रयमित्यर्थः । तदुक्तम्—-' बीजबिन्दुध्वनीनां च त्रिकृटेषु प्रहात्मिका ' इति । बिन्दवश्च ध्वनयश्चेति द्वन्द्वोत्तरं बीजानां बिन्दुध्वनय इति तत्पुरुषात् । तेन च बीजबिन्दुध्वनीनामिति पदेन षड् गणिता भवन्ति । तेषां षण्णां त्रिकृटेषु ; अर्थात् तदतिरिक्तेषु त्रिषु मेळनेनेति शेषः । षष्ठ्या वा संबन्धित्वमर्थः । तैः षड्भिः संमेल्य गणितेषु कूटेषु सत्सु ग्रहाभिका विद्या भवतीति योजना । ये तु बीजपदेन हकाररेफेकारसमूहमात्रम्, तानि च बिन्दवश्च ध्वनयश्चेति त्रिपदद्वन्द्वः इति व्याख्याय <sup>1</sup>बीजमात्रेणावयवविश्लेषसचिवेन ग्रहत्वमुपपादयन्ति तेषामि ।रांशवैयर्थ्यम् , संपूर्णाया विद्याया एव गणेशनक्षत्र दात्मकत्वोक्त्या प्रकृते विद्ये हदेशस्यैव प्रहत्वोपपादने कचिदेकदेशे कचित सं गूर्णायामिति वैरूप्यं च । यथा च योगिन्य।देरिप नैकदेशरूपतापत्तिस्तथ।नुपदमेव वक्ष्यामः । किं च, बिन्दुनिर्मुक्तस्य बीजत्वाभावाद् बीजपदेन परामशों ऽपि नोचित:। कथमन्यथा 'शुद्धं बिन्दुयुतम्' इत्यादिदशवियमातृकान्यासान्वर्गतशुद्धमातृ-कान्यासप्रकरणे बिन्दुविनिमोंके सति केवलानामक्षराणां बीजत्त्राभावापत्या बिन्दुयुतन्यासे पौनरुक्त्ये ऽपि सिबन्दुक एव शुद्धन्यासः कार्य इति सांप्रदायि-कानामुक्तिः संगच्छत इति दिक् । संप्रदायार्थप्रकरणे सप्तित्रंशद्वर्णा उक्ताः । तेषु दश श्रीकण्ठानां स्वस्वन्यञ्जनैः सह गणने दशसंख्याया बाचे सप्तविंशतिरव-शिष्यन्ते ; तेन च नक्षत्रात्मकत्वं सिद्धमित्याह — नक्षत्रत्वं चेति । तदुक्तम् —

<sup>&#</sup>x27; हुलेखात्रयसं मृतैस्तिथिसंख्यैस्तथाक्षरैः ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> बीजत्रय°

## अन्यद्वीदशभिवींगरेषा नक्षत्ररूपिणी ॥ '

#### इति ॥ ८९ ॥

Again [She] attains the form of the planets (graha-s) by virtue of her being formed of the three Bindu-s, the three Nāda-s and the remaining portions of the three Kūṭa-s. Similarly she attains the form of the asterisms (nakṣatra-s), as She is composed of thirty-seven Akṣara-s [the ten Akṣara-s of which are inseparable from the twenty-seven consonants and therefore not to be taken into account]. (89)

# हक्केखाभिस्तिसभिस्तदन्यक्टेश्च योगिनी योगत् । राशिभृताप्येषा तिसृणां पूर्वीक्षरैरैक्यात् ॥ ९०॥

ह्रलेखात्रयं तद्विनिर्मुक्तं कूटत्रयं चेति षड्भियोंगादेषा विद्या योगिनी । तिसृणां ह्रलेखानां पूर्ववर्णेर्छकारैः सह गणनायां द्वादशसंख्याकावयवशालित्वात् राशिरूपाप्येषा । उक्तं च—

> ' विद्यान्तर्भू तशक्त्याद्यैः शाक्तैः षड्भिरथाक्षरैः । योगिनीत्वं च विद्याया राशित्वं चान्त्यवर्जितैः ॥ '

 स्वारस्यमङ्गापत्तिः, विद्येकदेशे विद्यापदस्य रुक्षणापत्तेः। इदं तु चिन्त्यम्— शक्त्याद्या रुकारास्त्रयः शाक्ताः सकारास्त्रय इति स्पष्टतरम्; हादिविद्यापक्ष एवास्य स्वारस्ये सत्यपि शक्तपद् रुकारार्थकत्वेन किमिति व्याख्यातं तत्पक्षपातिनिरिति। 'अन्त्यवर्जितैः' इत्यस्यस्त्यानां मायानां पार्थक्येन गणनं वर्जनीयमित्यर्थः। अर्थात् संनिहितैर्रुकारैमेंठनेनेति भावः। ये तु यथाश्रुतं व्याचक्षते तेशम् 'विद्यायाः' इति स्वारस्यं भज्येत। अथ वा, राशीनां सपादनक्षत्रद्वयात्मकत्वेन नक्षत्रत्वोक्त्येव पूर्णविद्याया राशित्वं सिद्धम्; एकदेशे ऽपि तदस्तीति विशेषचोतनायान्त्यवर्जितैरित्युक्तिः॥ ९०॥

Further She is Yoginī as She is formed of the three Hṛllekhā-s and other Groups besides them. Also, She assumes the form of the zodiacal signs, as She is composed of the [nine] letters [of the three Hṛllekhā-s and the La-s] which precede them. (90)

एवं गणेशादिषट्कत्वस्य विद्यायां देन्यमेदसाधकत्वे स्थिते ऽपि विद्यायां देवीरूपान्तरत्वस्य वचनवलादेव सिद्धत्वेन रामकृष्णादिवदमेद-स्यापि सिद्धत्वेनामेदेनैव हेतुना षट्कत्वं साधयति—

देव्या रूपान्तरत्वेन विद्यायास्तद्भेदतः । गणेशग्रहनक्षत्रयोगिनीराशिपीठता ॥ ९१ ॥

अथ चकराजे गणेशादित्वमाह—

रेखादलकोणगणैर्घटनाचके गणेशत्वम् । त्रैलोक्यमोहनाचैर्नवभिश्चकैर्प्रहत्वं च ॥ ९२ ॥ रेखाश्चतुरश्चास्तिस्रो वर्तुलास्तिसः । दलानि चतुर्विश्चतिः । कोणाः पञ्चचत्वारिशत् । त्रेलोक्येति । सर्वानन्दमयान्तैरिति शेषः । रेखाभिस्ति-स्मिरकथादिमयीभिर्मध्यित्रकोणगाभिर्गणेशत्वं वदतां चक्रैकदेशे तदापत्त्या वैरूप्यं दोषः ॥ ९२ ॥

As the Vidyā is of the same form as the Devī and is therefore identical [in quality] with Her, in respect of Ganeśa, Graha, Nakṣatra, Yoginī, Rāśi and Pīṭha, [there is complete identity between the Vidyā and the Devī]. (91)

The [Śrīvidyā] Cakra being composed of Gaṇa-s of lines (rekhā-s), petals (dala-s) and angles (koṇa-s), attains the quality of Gaṇeśa (gaṇeśatva) and also the quality of the Planets (grahatva) being composed of the nine Cakra-s beginning from Trailokyamohana. (92)

## वृत्तत्रयधरणीत्रयमन्वश्राणां विभज्य गणनेन । सप्तभिरितरैश्चकैश्चके नक्षत्ररूपत्वम् ॥ ९३ ॥

द्वयोः पद्मयोः कर्णिकावृत्ते द्वे, एकं बहिर्वृत्तमिति त्रयम् । धरणीत्रयं भूगृहरेखास्तिसः । मन्वश्राणि चतुर्दश कोणाः । इतरेः, त्रैळेक्यमोहनसर्व-सौभाग्यदायकातिरिक्तेः । वृत्तत्रयमन्वश्रबहिर्दशारैरिति केचित् ॥ ९३ ॥

There is in the Cakra the form of the Asterisms (nakṣatrarūpatva) by virtue of its being composed of three circles (vṛṭta-s), three lines (bhūgṛharekhā-s), fourteen angles (koṇa-s) and seven other Cakra-s got by separately counting [them]. (93)

# स्थितिसंहतिचके द्वे पद्मे द्वे वृत्तभृगृहे च द्वे । एवं षड्भियोगाच्छ्रीचकं योगिनीरूपम् ॥ ९४ ॥

बिन्दुत्रिकोणवसुकोणाः संहृतिचक्रम्, दशारे द्वं चतुर्दशारं च स्थितिचक्रम्, अवशिष्टं सृष्टिचक्रमित्येतत् त्रिप्रकारकत्वं चक्रसंकेते स्पष्टम्। पद्मे वसुदलबोडशदले। वृत्तमेकं भूगृहत्वेनैकम्। अष्टभिः कोणेर्बोद्यादि-योगिनीरूपत्वं वदतां त्वतिवैरूप्यम्॥ ९४॥

The Śrīcakra assumes the form of Yoginī, as the six; two Cakra-s representing Preservation (sth ti) and Destruction (samhṛti), the two lotuses (padma-s) and two [others], Vṛtta and Bhūgṛha compose it. (94)

# पञ्चचतुःशक्त्यनला बिन्दुर्वृत्तं च भूबिम्बम् । एवं द्वादशसंख्यैर्घटनाच्चकस्य राशित्वम् ॥ ९५ ॥

स्वाभिमुखात्रिकोणानि शक्तय इत्युच्यन्ते । तानि पञ्च । पराङ्मु-खात्रिकोणान्यनलाः । तानि चत्वारि । तदुक्तम्— 'पञ्चशक्तिचतुर्विहि-संयोगाच्दकसंभवः ' इति । वृत्तं पद्मद्वयगर्भितम् । ये तु नव त्रिकोणानि द्वे पद्मे भूगृहमेकमित्याहुस्तेषां बिन्दुपरित्यागो दोषः ॥ ९५ ॥

There is, in the Cakra, the form of the zodiacal signs (rāśitva) as it contains five Śakti-s, four Fires, one Bindu, one Vṛtta and one Bhūgṛha, thus twelve in all. (95)

चकस्य विद्याक्षरजन्यत्वादप्यभेदस्य सिद्धत्वात्तेन हेतुना षडूपत्वं द्रदयति—

चकं विद्याक्षरेरेव जननात् तद्भेदवत् । देव्या रूपान्तरत्वाच्च तेन युक्तोक्तरूपता ॥ ९६ ॥

यद्यपि मूलतन्त्रे चके विद्याया अभेदस्तदक्षरजन्यत्वज्ञाप्यक एवोक्तो न पुनः षड्पत्वज्ञाप्यकः, तथापि 'एवं विश्वप्रथाकारा चकरूपा महेश्वरी ' इत्युक्त्या षडूपता सूचितेति संपदायः॥ ९६॥

The aforesaid forms have been aptly assigned to the Cakra, as it is composed of the Aksara-s of the Vidyā and is identical with it, and is but another form assumed by the Devī Herself. (96)

एतेषां गणेशादीनां पञ्चानां मेलने पञ्चपञ्चाशत् संपद्यन्ते, गणेशस्यैकविधत्वेनैव गणनात्, रेखादलकोणेषु पञ्चसप्ततावपि 'एको गणेशः'
इत्येव व्यवशारात्। पीठानि यद्यपि कामरूपादिच्छायाच्छत्रान्तान्येकपञ्चाशत्'
तथापि 'औजापूकानाम्' इति प्राधान्यवेषेण पुनर्गणनायां पञ्चपञ्चाशत्।
तेनैतत्पञ्चकसमष्टित्वादेव पीठत्वं सिद्धमित्याशयेन तन्त्रेषु न पुनः पृथक्
पीठरूपतोक्तिरिति वा तन्त्राशय इति मन्वान आह—

यावन्मात्कमुदितान्येकसमेतानि पञ्चाशत् । पीठानि पुनर्गणितान्योजापूकानि चत्वारि ॥ ९७ ॥ गणपग्रहभादीनां शशिनिधितार्तुसूर्यसंख्यानाम् । मेलनतः पीठानि ज्ञेयान्येतेषु पञ्चपञ्चाशत् ॥ ९८ ॥ यावन्मातृकमित्यव्ययीभावः । यावन्तो मातृकास्तावन्ति पीठानी-त्यर्थः। ओ, ओड्याणपीठम्; जा, जारुंघरपीठम्; पू, पूर्णगिरिपीठम्; का, कामरूपपीठम्। नामैकदेशे नामग्रहणम्, तथैव संप्रदायात्। भादीनां नक्षत्रयोगिनीराशीनाम्। शशी एकः। निषयो नव। ताराः सप्तविंशतिः। सारेति पाठे ऽपि सकारः सप्तसंख्यायां सांकेतिकः, रेफस्तु द्विसंख्यायाम् 'अङ्कानां वामतो गतिः' इत्युक्तेरुक्तैव संख्या सिध्यति। तदुक्तं वररुन्धि-परिभाषायाम्—

'पादयः पञ्च याद्यष्ट कादयष्टादयो नव । एतद्भिन्नाक्षरं बिन्दुः संख्या तन्मेलनोद्भवा ॥' इति । ऋतवः षट् । सूर्या द्वादश ॥ ९७, ९८ ॥

There are fifty-one Pīṭha-s corresponding to the number of letters in the alphabet. However, four more, namely, O (Oḍyāṇa),  $J\bar{a}$  (Jālaṃdhara),  $P\bar{u}$  (Pūrṇagiri) and  $K\bar{a}$  (Kāmarūpa) have been added to the above. (97)

The Pitha-s are to be known as fifty-five, as they are composed of Ganapa, Graha-s, Bha-s, etc. which are of the number of the moon [one], the treasures [nine], the stars [twenty-seven], the seasons [six] and the suns [twelve] respectively. (98)

अथ चक्रराजस्य विद्याक्षरजन्यत्वमुपपादयति द्वाभ्यां श्लोकाभ्याम्— कन्नितयादीकाराद्विन्दुर्जातस्तद्ग्रिमे चक्रे । हल्लेखाभिस्तत्परचक्रत्रितयं हकाराभ्याम् ॥ ९९ ॥ एकारेण च तत्परचक्रे जाते सकाराभ्याम् ।

## चतुरश्राणि लकारेरेवं विद्याक्षरेण चक्रजनिः ॥ १००॥

' इच्छाज्ञानािकयारूपमादनत्रयसंयुतम् । सदाशिवासनं देवि महाबिन्दुमयं परम् ॥'

इत्यस्य इच्छादयस्तिसः शक्तयो रूप्यन्ते जन्यन्ते यसादीकारात् स च मादनानां ककाराणां त्रयं चेत्येताभ्यां संयुतं जनित महाबिन्दुमयं सदाशिवा-सनम्, ब्रह्मविष्णुरुद्धेश्वराः पादाः, फलकं सदाशिवमयम्, तादृशैं सर्वानन्दमयं चक्रमित्यर्थः। अथ वा, इच्छाज्ञानािकयारूपाश्च ते मादनाश्च त्रयं चेति द्वन्द्वः। त्रयशेष्टदेन बिन्दुत्रयात्मकत्वादीकारो प्राह्यः। शेषं पूर्ववत्। तदेतदाह—कत्रितयादित्यादिना । सर्वसिद्धिप्रदस्वरोगहराष्ट्रयचकद्वयमपि मिलित्वा नवयोन्यात्मकम्; तच्च तिस्रमिर्लज्जाभिर्जातम्,

' हृक्षेखात्रयसंभृतैस्तिथिसंख्यैस्तथाक्षरः । बिन्दुत्रययुतैर्जातं नवयोन्यात्मकं प्रिये ॥'

इति वचनादित्याह—तदिष्रम इत्यादिना। सर्वरक्षाकरसर्वार्थसाधकसर्वसौ-माग्यदायकारूयं स्थितिचकत्रितयं तिसृभिः शक्तिमिस्त्रिभिरनलैश्च रचितं हकारद्वयेनैकांदशस्वरेण च समुत्पन्नम्। तदुक्तम्—

> 'मण्डलत्रययुक्तं तु चक्रं शक्त्यनलात्मकम्। व्योमबीजत्रयेणैव . . . . . . ॥'

इति । दशारद्वयं मन्वश्रं चेति मण्डलत्रयम् । व्योमबीजे च त्रयं चेति विम्रहः । त्रयपदेन कोणत्रयात्मकत्वादेकारः । व्योमनी च बीजं चेति विगृह्य व्योम-बीजान्येव त्रयमिति वा विम्रहः, बीजपदेनैकारः, तस्य ब्रह्माण्डादिकटाहान्तं प्रति बीजभूतत्वात्, 'यदेकादशमाधारं बीजं कोणत्रयात्मकम् ' इति प्रयोगाच्च । हादिपक्षे तु न को ऽप्यत्र क्षेत्राः । तदेतदाह—तत्परेत्य दिनैकारेण चेत्यन्तेन । तत्परचके इति । सर्वसंक्षोभणसर्वाशापरिपूरके इत्यर्थः । उक्तं च—'सरोरुहद्वयं शाक्तैः' इति । शाक्तिः सकाराभ्याम् । 'अक्षीणि मे—' इतिवद्धहुवचनम् । जन्यजनकयोः समसंख्याकत्वस्य सित संभवे युक्तत्वाच । अत एव हि हृछेखात्रयेत्युक्तस्थोके बिन्दुत्रययुतैरिति विशेषणस्य सार्थवयम् , पञ्चदशस्वक्षरेषु बिन्दुनादत्रयस्येकारैः सह मेलने प्रतिहृछेखं हकारो रेफ ईकारश्चेति त्रयमेवेति तित्रिकेण नवाक्षरसमूहेन नवयोन्यात्मकस्य चक्रद्वयस्य जननसंभवात् , बिन्दुशब्दस्य बिन्द्वाधुन्यन्यन्तसमृहपरत्वात् । स्वरूपकीर्तनमात्रपरत्वेन व्याख्यायां तु तद्वयर्थं स्पष्टम् । चतुरश्चाणि त्रैलोक्यमोहनचक्रम् । उभयत्र बहुवचनं त्रित्वे ॥ ९९, १०० ॥

The origin of the Cakra out of the Akṣara-s of the Vidyā is as follows: The Bindu (Sarvānanda-maya) takes its origin out of the three Ka-s and the letter i; the next two Cakra-s (Sarvasiddhiprada and Sarvarogahara) out of the Hṛllekhā-s; the next three Cakra-s (Sarvarakṣākara, Sarvārthasādhaka and Sarvasau-bhāgyadāyaka) respectively out of the two Hakāra-s and Ekāra; the next two Cakra-s (Sarvasaṃkṣobhaṇa and Sarvāṣāparipūraka) out of the two Sakāra-s; and the Caturaṣra one (Trailokyamohana) out of the Lakāra-s. (99, 100)

एतत्त्रितयाभिन्नः स्वगुरुस्तद्भेद्भावनादार्ढ्यात् । तेन गणेशादिमयस्तद्दयया च स्वयं तथारूपः ॥ १०१॥

एतेषां देवताविद्याचकाणां त्रितयेनाभिन्नः । तेन गणेशादिषड्पः श्रीगुरुः । तत्त्रसादेन स्वयं साधको ऽपि । तदुक्तम्—

#### द्वितीयोंऽशः

'देव्या देहो यथा प्रोक्तो गुरुदेहस्तथैव च । तत्प्रसादाच शिष्यो ऽपि तद्रपः सन् प्रकाशते ॥'

इति । देवीदेहे ये ये ऽवयवा यद्यद्र्पास्तत्तद्र्पावयवक एवैतयोर्देह इत्यर्थ: ॥ १०१॥

One's Guru is identical with these three [namely Devatā, Vidyā and Cakra] in his intensity of faith in such identity and hence with Ganeśa, etc.; similarly with the grace of the Guru, the pupil attains identity therewith. (101)

ननु गणेशाद्यात्मकत्वज्ञाप्यकः पञ्चाभेदः कश्रमुपपद्यते, गणपदस्य समुदायार्थकस्य समुदायिसापेक्षत्वेन समुदायिनां देवताक्षररेखाणां भेदे तद्भदस्यावश्यिकत्वात्, नक्षत्रत्वादेरिप संख्यामात्रस्यानुगमकत्वे ऽपि संख्यान्वतां विरुद्धधर्माधिकरणत्वेन भेदस्य संख्यावतां संमतत्वेन भिन्नभिन्नत्वात्; तेन च नैकस्यापि धर्मस्याभेदव्यापकतेति कथं तज्ज्ञाप्यकाभेदः साध्यत इति चेत्; मैवम्; वचनवछादेव समुदायिनां संख्यावतां चाभेदस्य सिद्धत्वात्, उपक्रमादिभिर्निणीततात्पर्यकस्य शब्दस्य प्रत्यक्षादिनिखिरुप्रमाणेभ्यो ऽपि बरुवत्ता-याश्चन्द्रप्रादेशिकत्वन्नमादावन्यत्र चौपनिषदैर्बहुतरं साधितत्वात्। किं च, स्वश्च-यसमानजातीयाश्चितस्वातिरिक्तस्वव्यापकसंख्याविरहसहकृतस्वत्वरूपसंख्यामात्रत्व-मप्यभेदसाधकमेव, बाधकाभावात्। स्वपदानि नवादिसंख्यारूपाणि। तेन विद्या देवतास्वरूपादभिन्ना नवसंख्यामात्राश्चयत्वादेवतास्वरूपवित्यादयः पृथक् पृथक् प्रयोगाः। अत एवैकत्वसंख्यामात्राश्चयत्वादाकाशकारुदिगीश्वराणामभेदो दीधिति-कृतः संमतः। इदं चानुमानमागमसिहतमेव प्रमाणं विषयप्रमात्वदादर्धसंपाद-नाय। तेन न घटत्वपटत्वादेरभेदापत्तः। तदेतत् सर्वमभिसंधायोपसंहरति—नाय। तेन न घटत्वपटत्वादेरभेदापत्तः। तदेतत् सर्वमभिसंधायोपसंहरति—नाय। तेन न घटत्वपटत्वादेरभेदापत्तः। तदेतत् सर्वमभिसंधायोपसंहरति—

# इत्थं माता विद्या चक्रं स्वगुरुः स्वयं चेति । पञ्चानामपि भेदाभावो मन्त्रस्य कौलिकार्थो ऽयम् ॥१०२॥

In this manner the identity of the Mother, the Vidyā, the Cakra, the Guru and the [pupil's own] self [is patent]. This is the Kaulikārtha of the Mantra. (102)

अथ क्रमप्राप्तं सर्वरहस्यार्थमाह-

द्वादशषोडशदशभिस्तपनशिशदहनकलाभिराकीणैः । पञ्चाशिक्तर्वणैरभिन्नदेहा कुलीनकुण्डलिनी ॥ १०३ ॥ बिसतन्त्री तिडदाभा मूलाधारस्थपद्मश्रङ्काटात् । भित्त्वा मूलहदाज्ञागतविह्नरवीन्दुमण्डलितयम् ॥ १०४॥

सूर्यस्य कलास्तपिन्यादयो द्वादश ककारादिभिद्वीदशभिरानुलोन्येन भकारादिभिः प्रातिलोन्येन द्वादशभिश्च युक्ताः । चन्द्रस्य कलाः षोडशा-मृतादयः षोडशभिः स्वरैर्युक्ताः । अग्नेः कला दश धूम्रार्चिरादयो यकारादि-भिर्दशभिर्वेर्णेर्युक्ताः । एवं पञ्चाशद्भिरक्षरैरभिन्ना कुलकुण्डलिनी विसतन्तुतनीयसी तिडित्कोटिमस्या । मूलाधारस्थपद्मश्रुङ्काटात् मूलाधारस्य वर्णिकायां विद्यमानाच्छुङ्काटात् त्रिकोणाद्वपरि सार्थत्रिवलयाकारेणाधोमुखी समुपविष्टा योगमर्थादया योगिभिरूर्ध्वमुखतयोत्थाप्यते । सा मूलाधारानाहताज्ञाचकेषु विद्यमानानि विह्मर्यसोममण्डलानि भिनत्ति ॥ १०३, १०४ ॥

[The esoteric meaning (Sarvarahasyārtha) is explained—]

The Kulīnakuṇḍalinī, whose form is identical with those of the fifty letters represented by the twelve Kalā-s of the sun [beginning from Tapinī], the sixteen Kalā-s of the moon [beginning from Amṛtā], and ten Kalā-s of the fire [beginning from Dhūmrārcis] [namely twelve in order from Ka onwards and twelve from Bha in the reverse order of the sun, the sixteen vowels beginning from A of the moon, and the ten letters beginning from Ya of the fire]; (103)

as slender as the lotus stalk, as bright as a flash of lightning, [shooting upwards] from the triangle of the lotus fruit in Mūlādhāra, piercing through the Vahnimaṇḍala of Mūlādhāra, the Ravi-maṇḍala of Anāhata, and the Indu-maṇḍala of Ājñācakra; (104)

व्योमिन चिन्छिशिमण्डलमध्ये त्वकुछेन संगम्य । उभयाङ्गसङ्गजन्यं प्रवाहयन्ती सुधापूरम् ॥ १०५ ॥ स्वयमिप तत्पानवशान्मत्ता भूत्वा पुनश्च तेनैव । मार्गेणं परावृत्य स्वस्मिन् स्थाने सुखं स्विपिति ॥ १०६॥

' द्वादशान्तं ललाटोर्ध्वं कपालोध्वीवसानकम् । द्वचङ्गुलोध्वें शिरोदेशं परं व्योम प्रकीर्तितम् ॥'

इत्युक्तरुक्षणे न्योमिन विद्यमानस्य चिच्छिशिमण्डरुस्याधोमुखसहस्रारकणिकारूपस्य मध्ये स्थितया अकुरुकुण्डरिन्या संगम्य ततो ऽमृतपूरं स्नावयित्वा डाकिन्या-दिमण्डरुान्या प्रावयन्ती स्वयमपि तत्पानेन मत्ता भूत्वा पुनस्तेनैव सुषुम्नामागेण परावृत्य स्वस्थाने सुख स्वपिति । सर्वमेतद्ये गिनामनुभवगम्यम् । योगशास्त्र-

मर्यादाज्ञानमात्रवतां तु परोक्षज्ञानगोचरो गुरुमुखादेव विविच्य बोद्धव्यमिति नेह विविच्यते ॥ १०५, १०६ ॥

mixing with the Akula (Kundalinī) in the centre of the lunar sphere in the Ākāśa and causing the stream of Nectar generated by the conjunction of the two to inundate those regions; (105)

becoming herself intoxicated from a deep draught thereof and retracing Her steps along the same course, [She] sleeps soundly in Her own place. (106)

साक्षाहिद्यैवैषा न ततो भिन्ना जगन्माता । अस्याः स्वाभिन्नत्वं श्रीविद्याया रहस्यार्थः ॥ १०७ ॥

ईदश्याः कुण्डलिन्या मातुर्विद्यायाः स्वस्य चाभेद इति रहस्यरूपो ऽप्रकाश्यो ऽर्थ इत्यर्थः ॥ १०७ ॥

This [Kuṇḍalinī] is identically the same as the Vidyā and the World-Mother is in no way different from Her. The identity of his [pupil's] own self with this [Kuṇḍalinī] is the Rahasyārtha of the Śrīvidyā. (107)

अथ महातत्त्वार्थमाह-

वागिन्द्रियरगम्ये तत्त्वातीते महत्तरे ऽणुतरे। व्योम्नो ऽप्युपरि स्थितिमति विश्वामिन्ने चिदानन्दे॥१०८॥ ब्रह्मणि परे नियोज्यः स्वात्मा तदभेदसंप्राप्त्ये। एष महातत्त्वार्थः श्रीविद्यायाः शिवेनोक्तः॥ १०९॥ वागगम्ये शब्दशक्यतावच्छेदकाभाववति ; इन्द्रिकागम्ये ज्ञाणजादिषड्विधमत्यक्षाविषये ; 'यतो वाचो निवर्तन्ते, अमाप्य मनसा सह ', 'अशब्दमस्पर्शमरूपम् ' इत्यादिश्रुतेः । न च सर्वथा ज्ञानाविषयस्याछीकतापिः,
शब्दैर्रुक्षणया गम्यत्वात् , शाब्दमत्यक्षविषयत्वाच् । तत्त्वातीते शिवादिक्षित्यन्तषट्त्रिंशतत्त्वान्यतिकान्ते । महत्तरे महतो महीयसि । अणुतरे, अणोरणीयसि ।
आकाशादिजनकत्वान्महत्त्वमुपचर्यते, स्थूल्ट्रष्ट्यविषयत्वाद्णुत्वमपि तथा ; न
पुनः परिमाणविशेषः, तत्र तदभावात् । अत एव 'अणोरणीयान् महतो
महीयान् ' इति श्रुतिरप्यविरोधेन संगच्छते । व्योम्न उक्तलक्षणादुपरि
स्थितिमति, उपासनार्थं कल्पितस्थानविशेषेणोपलक्षिते । विश्वाभिन्ने, परिणामित्वात् । चिति स्वपकाशे । आनन्दे सुर्वेकस्वरूपे । परे ब्रह्मणि स्वात्मा
नियोज्यः । तेन सहामेदस्य स्वाज्ञानवशादलब्धप्रायस्य संप्राप्त्ये, 'ब्रह्म
वेद ब्रह्मेव भवति ' इति श्रुतेः । सकलतत्त्वमूलभूतत्वाद्यं महातत्त्वार्थं इत्युच्यते
॥ १०८, १०९॥

[The Ultimate meaning (Mahātattvārtha) is explained—]

Unapproachable by word or mind and other senses, transcending the [thirty-six] Tattva-s, bigger than the biggest and smaller than the smallest, with a place loftier than the skies, identical with the universe, assuming the [subtle] forms of Consciousness (ait) and Bliss (ānanda); (108)

[such is Brahman] and therein should one concentrate his self with a view to attaining identity therewith [with Brahman]. This is the Mahātattvārtha of the Śrīvidyā as expounded by Śiva. (109)

### अथ नामार्थशब्दरूपार्थावाह-

# तत्तद्वर्णार्थेयं तत्तद्वर्णस्वरूपेयम् । इति तु श्रीविद्याया नामार्थः शब्दरूपार्थः ॥ ११०॥

तत्तद्वर्णशब्देन ककारादयो ऽष्टपञ्चाशद्वर्णाः सप्तत्रिशद्वर्णाः पञ्चदश वर्णा वा गृह्यन्ते, तेत्रां च सर्वेषां ब्रह्मवाचकत्वेन 'सहस्रशीर्षा पुरुषः' इत्यादिवत् सामानाधिकरण्येनान्वये सिद्धे 'अस्तिर्भवन्तीपरः प्रथमपुरुषो ऽप्रयुज्यमानो Sप्यस्ति <sup>१</sup> इति कात्यायनव्जने भवन्तीपर इत्यस्य लट्पर इति व्याख्यानात् 'अस्ति ' इति दोषपूरणेन वाक्यार्थो वर्णनीयः । एवं सति नामार्थस्त्रिविधः संग्चते — अष्टपञ्चाशन्त्रामकः सप्तत्रिंशन्त्रामकः पञ्चदशनामकश्चेति, अत्र पक्षत्रये Sपि ककारादीनामन्यतमस्य ब्रह्मवाचकत्वात् । अन्येषां पुनरुक्तानामकार-ककारादीनां वैयर्थ्यपरिहारस्तु 'अकारो ब्रह्मविष्ण्वीशकमठेष्वङ्गणे रणे र इत्यादिरीत्या विश्वप्रकाशकोशे तत्तदक्षराणामनेकार्थवाचकत्वोक्तेस्तेषु योग्यंतामनु-सत्यार्थवर्णनेन कार्यः । 'शतकृत्वो ऽपि पथ्यं विदतव्यम् ' इति न्यायाच एतादृशस्थलेषु न पौनरुक्त्यं दोषः। एवं च सर्वेषामक्षराणां तत्तद्वाचकत्वेन रूढ्या वा प्रत्यक्षरं सोर्छोपस्यावित्यकत्वेन पातिपदिकमात्रावरोषाद्वोपासकजनेषु प्रसिद्धत्वाद्वा संमाज्यत्वाद्वा परिपकार्थरूपत्वाद्वा नामार्थ इति संज्ञा, 'नामधेयं च नाम च ' इति कोशात्। यद्यायाथर्वणे गोपथब्रह्मणे 'ओंकारं प्रच्छामः को धातुः किं प्रातिपदिकं किं नामाख्यातम् १ इत्येव प्रयोगः, तथा ऽपि 'सत्त्वप्रयानानि नामानि ' इति यास्कप्रयोगान्त्रामपदेनापि प्रातिपदिकाभि-धानसंभवात् , अव्ययगणे 'नाम प्राकाश्यसंभाव्यक्रोधोपगमकुत्सने ' इति कोशोक्तेः। आमो ऽपकः, तद्भित्रो नामः, नकारेणवात्र समासो न नञा। तेन 'नुस्रोपो नञः' इत्यादेरनापत्तिः, नास्तिक इत्यादिवत्। परिपक्ता विरसत्वाभाव इत्यर्थात्। 'तत्तद्वर्णस्त्ररूपेयम् ' इत्यत्रापि पूर्ववत् पक्षत्रयम् । ननु—ककारादि-स्वरूपत्वं नामतः शब्दाभिन्नत्वमः ; तथा च न स ककारस्पर्थः, शब्दस्वरूपे शक्त्यभावातः ; न हि 'घटमानय ' इत्यादौ घटशब्दस्यानयनिक्रयःन्वयः ; अत एव न शब्दार्थयोरभेदपक्षो ऽपि युज्यते, वह्यादिशब्दोच्चारणे मुखदाहाचा-पत्तेश्चेति चेन्नः ; शब्दस्य स्वस्वरूपे ऽपि शक्तेस्तन्त्रवार्तिकादावुक्तत्वात् । उक्तं च भर्तृहरिणा—

> ' प्राह्मत्वं प्राहकत्वं च द्वे शक्ती तेजसी यथा। तथैव सर्वशब्दानामेते पृथगवस्थिते॥'

इति । अत एव ' शब्दार्थयोस्तादात्म्यमेव शक्तिः" इति शाब्दिकनन्या इत्यन्यत्र विस्तरः । इत्थं च ककारादिवर्णरूपेत्यादिर्मन्त्रार्थः । अत्र शब्दस्वरूपस्यैवार्थत्वेन वर्णनाच्छब्दरूपार्थो ऽयमिति व्यपदिश्यते ॥ ११० ॥

[The Vidyā as the meaning of every letter (Nāmārtha) and as the form of the letters (Śabdarūpārtha) are expounded—]

The Vidyā is [Herself] the meaning conveyed by every one of the Akṣara-s [composing Her]. She is [Herself] of the form of every one of those Akṣara-s. These are the Nāmārtha and Śabdarūpārtha respectively of the Śrīvidyā. (110)

अथ नामैकदेशार्थमाह—

कल्याण्येकाक्षर्यावीशित्री चापि लिलता च । इत्थं नामत्रिशतीवाच्यो ऽर्थस्तत्तदक्षरस्यापि ॥ १११॥

# नामैकदेशमात्रे नामग्रहणस्य लोकसिद्धत्वात् । नामोपस्थितिगम्यः प्रोक्तो नामैकदेशार्थः ॥ ११२ ॥

अत्र हि 'ककाररूपा कल्याणी' इत्यादिना पश्चदशाक्षर्या एकैक-नामाक्षरमादितः कृत्वा तादृशनामानि प्रत्यक्षरं विंशतिरुक्तानि । तानि च त्रीणिः शतानि भवन्ति । तानि च मन्त्राक्षराणामर्थप्रकाशनार्थे प्रवृत्तानि । तथा च ककारस्य 'ककाररूपा कल्याणी कल्याणगुणशालिनी' इत्याद्यो विंशतिरर्थाः 🖡 एवमेकारादीनामपि पार्थक्येन 'विंशतिरथी: । तेषु च सर्वेषु प्रसिद्धकोशन्या-करणादिरीत्या शक्तेरसंभवादेसहूळादेव कल्पनस्यार्थापत्तिशरणत्वात् , अन्यथानुप-पत्तिरूपार्थापत्तेश्च 'नामैकदेशे नामग्रहणम् ' इति न्यायेन परिक्षयात् तेषां नाम्नामेकदेशा एव ककारादय इति कल्प्यते । अत एवाचार्यभगवत्पादैः 'शिवः शक्तिः कामः ' इत्यादीनामुद्भुतवर्णानां नामावयवत्वं स्पष्टमुक्तम् 'भजन्ते वर्णास्ते तव जननि नामावयवताम् ' इति सौन्दर्यरुहर्याम् । अस्ति हि नामैकदेशे नामप्रहणम् 'भीमो भीमसेनः' 'सत्या सत्यभामा' 'गुरुर्छवुर्गछौ च ' इत्यादौ 'अनुष्टुमि, यज्ञायज्ञीये, उद्गीथोपान्त्यम्, गायत्रीषु, जराबोधीये, रथन्तरे, प्रतिहारादिः ' इति वक्तन्ये 'ष्ट्रभि, ज्ञीये, गीथोपान्त्यम्, त्रीषु, बोधीये, तरे, हारादिः ' इत्यादिशयोगाः सामवेदिनां फुल्लसूत्रे च बहुलसुप-लभ्यन्ते । तत्र च ककारादिनाम्नामानन्त्यात् ककारस्याप्यनन्तार्थकत्वे प्राप्ते ऽय नियम एत एवार्था नान्य इति । तेषु च प्रत्यक्षरं प्रथमनाम्नां नामार्थशब्द-रूपार्थाभ्यां पौनहक्त्यादिहैकोनविंशतिरेवार्था विवक्षिताः । तथा च नामैकदेशार्थी ऽप्येकोनविंशतिविधः संपन्नः। अत्र च पञ्चदशसंख्यासु विंशिकासु प्रथम-नामानि परित्यज्य द्वितीयनामान्युटङ्कितानि, प्रथमनाम्नां पूर्वतनार्थवर्णनेन लब्धत्वात् ॥ १११, ११२ ॥

[The meaning conveyed by the initial letters (Nāmaikadeśārtha) —]

The import of the names [in series of twenty each], Kalyāṇī, Ekākṣarī, Īśitrī, Lalitā, etc. of the Three Hundred Names (Nāmatriśatī) [of the goddess], is conveyed by the letters of the Mantra [with which they begin].

According to the usage of the world the whole name is comprehended even if a part of it is mentioned. The meaning of the whole name is therefore the Nāmaikadeśārtha [the meaning of a part of such name]. (112)

एतेषु च विंशतिसंख्याकेष्वर्थेषु ककारस्य ककाररूपेत्यर्थवर्णन-दशायामेकारस्यकाररूपेति, ईकारस्येकाररूपिणीत्येवार्थे वर्णनीय इति न नियमः, ककाररूपेकाक्षरी, ईप्सितार्थपदायिनीत्यप्यर्थस्य सुवचत्वात्। एवं चात्र पश्चदशाक्षराणि विलिख्य प्रत्यक्षरशिरसि विंशत्यद्भान् दत्त्वा परस्परं इनने चरमाक्षरे या संख्या निष्पद्यते तामेवाह—

# तिथिमितबिन्दुगणोत्तरगजरसगिरिदस्ररामसंख्याकाः । अर्था भवन्ति योगानाम्नो नामैकदेशस्य ॥ ११३॥

न म्रो नामाथषु तृतीयपक्षस्यैकस्य नामेकदेशार्थस्यैकोनविंशतिविधस्य च योगादुक्तरीत्या गुणनात् तिथिभिः पञ्चदशसंख्यया मितः संमितो यो बिन्दुगणस्तस्येत्तरे ये गजादयः; गजा अष्टौ, रसाः षट्, गिरयः सप्त, दस्रौ द्वौ, रामाश्त्रयः। ' अद्धानां वामतो गतिः' इति न्यायादादौ पश्चदश बिन्दून् विलिख्य तद्वामे गजादीन् विल्छितेत्, वामगतौ वामभागस्यैवोत्तरत्वात्। अथ वा, बिन्दुगण उत्तरो येभ्यस्ते गजादय इति विग्रहः। गजादीन् वाम-गत्या विलिख्य जातस्याङ्कसमूहस्योत्तरत्र दक्षिणगत्येव बिन्दवो लेख्या इत्यर्थे फिलते न विवादः। एवं च शतत्रयोत्तरसप्तविंशतिसंख्याक-परार्धानि षण्मध्यान्यष्टान्त्यानि च त्रिशत्युक्तार्थमेदा भवन्ति। अङ्कतो ऽपि ३२,७६८,०००,०००,०००,०००। एतदङ्कज्ञानप्रकारस्तु 'चरमाङ्कमारभ्य पूर्वपूर्वोङ्कदशदशगुणिता उत्तरोत्तराङ्काः' इति परिभाषया। तन्नियमश्च लीलावत्याम्—

> ' एकदशशतसहस्रायुतरुक्षप्रयुतकोटयः क्रमशः । अर्बुदमब्दं सर्वेनिसर्वेमहापद्मशङ्कवस्तस्मात् ॥ जरुधिश्चान्त्यं मध्यं परार्धमिति दशगुणोत्तरं संज्ञाः ॥ '

इति । एतदम्रे ऽप्यङ्कविस्तरस्तु च्छन्दःकौस्तुमे ऽष्टमे ऽध्याये प्रपञ्चितो ऽस्माभिः ॥ ११३ ॥

By applying the above principle of the part conveying the meaning of the whole [to each one of the names occurring in the Nāmatrisatī, i.e. by raising twenty to the power of fifteen,] are got 32,768,000,000,000,000,000 meanings, by writing as many zeros as there are Tithi-s [fifteen] and by placing [the following figures connoted by the Saṃketa-s,] Gaja [eight], Rasa [six], Giri [seven], Dasra [two] and Rāma [three] before them.

अथ शाक्तार्थो द्विविधः—अवयवार्थः शक्तिसमृहार्थश्चेति । तत्रा-वयवार्थो नाम देव्या अवयवानां वर्णनम् । तदाह—

# वाकामशक्तिकूटैरवयवशो विग्रहो मातुः । प्रतिपाद्यो ऽत्रा कण्ठादा मध्यादा च पादाग्रात् ॥ ११४॥

अत्र विद्यायां वाक्कूटेन, आ कण्ठात् कण्ठमभिव्याप्य, अर्थात् किरीट-मारभ्यावयवशो विग्रहः प्रतिपाद्यः। कामराजकूटेन कण्ठाधःकटिपर्यन्त-विग्रहः। शक्तिकूटेन कट्यवः पादाप्रान्तो देहः प्रतिपाद्य इत्यर्थः। अत एव वाच्यवाचकयोरभेदविवक्षयोक्तं सहस्रनामसु—

> 'श्रीमद्वाग्भवक्टैकस्वरूपमुखपङ्कजा। कण्ठाधःकटिपर्थन्तमध्यक्टस्वरूपिणी॥ शक्तिक्टैकतापन्नकट्यधोभागधारिणी। मुरुमन्त्रात्मका मुरुक्टत्रयकलेवरा॥

#### इति ॥ ११४ ॥

[In this Vidyā] the body of the Mother composed of the Vāk, Kāma and Šakti Kūṭa-s has for its parts the portion [from the tip of the crown] to the neck, thence to the hip, and thence to the tip of the toes. (114)

शक्तिसमृहार्थमाह---

वेधोभारत्यौ माधवलक्ष्म्यौ रुद्रपार्वत्यौ । रेफान्तवर्णषट्कस्यार्थान क्रमशो विजानीयात् ॥ ११५ ॥

अत्र हकाररेफयोर्विभज्य गणनम् , दुर्वासादिनिद्याविरोषेषु तथैव पाठात् ॥ ११५ ॥ [The Sakti as the meaning of every letter (Sāktārtha) is set forth—]

The six letters [of the first Kūṭa] ending with r, should be understood to signify in order [the three pairs], Brahman and Bhāratī, Viṣṇu and Lakṣmī, and Rudra and Pārvatī. (115)

ता एताः सकला अपि कामकला एव न ततो ऽन्याः । सामानाधिकरण्यादीकारेणायमर्थो ऽन्यं ॥ ११६॥

एता ब्रह्मादयः षट् । यद्यपि ब्रह्मादीनां पुंस्त्वेन भारत्यादीनां स्त्रीत्वेन तद्वाचकशब्दे 'पुमान् स्त्रिया' इत्येकशेषतः 'एते ' इत्येव भाव्यम् ; तथापि ब्रह्मविष्णुमहेश्वराणां स्त्रीरूपताया भावार्थप्रकरणे कथि-तायाः स्मरणायेवमुक्तिः । सामान धिकरण्यादेकविभक्तिकत्दरूपत् । प्रत्यक्षरं विद्यमानानां सुपां तु लोपः । वाक्ये संहिताया अविवक्षणादीकारेण सह न संधिः ॥ ११६॥

All these [six deities] are identical with Kāmakalā-s ( $\bar{i}$ ) and are not different from them, this significance being derived from the appositional character of the  $\bar{i}k\bar{a}ra$  therein. (116)

अयमेत्र कूटयोरिप परयोरर्थः परं तु तार्तीये । द्वैतीयीकद्वैतीयीकहकारः सकारतः पूर्वः ॥ ११७ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ऽस्याः

अन्वयितच्यो ऽक्षरशः शक्तेः शाक्तिर्विभाव्यत्वात् । वामेच्छादिकशक्तिमयत्वोक्तेरेष शाक्तार्थः ॥ ११८ ॥

प्रथमकूटस्य यावानर्थस्तावानेव द्वितींयतृतीयकूटयोः । द्वितीयकूटे मध्यमहकारः परं तृ रीयकूटस्य प्रथमभागे उन्वययोग्यः । तस्य तत्र चतुर्थत्वे ऽपि सजातीययोर्भव्ये द्वितीयत्वात्तथोक्तिः । तेन तयोरपि कूटयोः प्रातिस्विकं रेफान्ता वर्णाः षडेव संपद्यन्त इति तेषामुक्तरीत्येवार्थवर्णनम् । अत्र प्रत्यक्षरमेकैकत्र शक्तिः । तेन शक्तानामक्षराणामर्थः शाक्तार्थः । स्वाये अण् । अथ वा शाक्तानामुपासकानामर्थः प्रयोजनम् , अथ वा शक्तिसमूहः प्रतिपाद्यत इति तेवा निर्वचनम् । भावार्थेन सह पौनरुक्त्यपरिहारस्तु पूर्वमेव कृतः ॥ ११७, ११८ ॥

This again is the meaning of the other two Kūṭa-s. However, the second Ha of the second Kūṭa should be connected with the Sa in the third Kūṭa. As there is Sakti in every one of the Akṣara-s, as Sākta-s also understand it in that manner, and as they [the Akṣara-s] are considered to be identical with the Sakti-s, Vāmā, Icchā and others, this is the Sāktārtha. (117, 118)

## अथ सामरस्यार्थमाह—

कहयोर्लसयोरथौं शिवशक्ती शुद्धयोरचोः शक्तिः । उभयोः समरसभावो हुल्लेखायाः परं ब्रह्म ॥ ११९॥ ब्रह्मैव शिवः शक्तिश्चेति प्रत्येककूटार्थः । शिवशक्तिसामरस्याद्विद्याया एष सामरस्यार्थः ॥ १२० कादिविद्यायां हि ककारास्त्रयो हकारी द्वौ । तेषां शिव एवार्थः । एवं छकारास्त्रयः सकारी द्वौ, तेषां शक्तः । अत एव मन्मथवीजे ककारछकारयोयोंगः, पराप्रासादे हकारसकारयोः । शुद्धयोरचोद्धितीयतृती-ययोः शक्तिः । छज्ञाबीजस्योभयसामरस्यात्मकं परं ब्रह्मार्थः । व्योमामि-तुरीयस्वरविन्दुभिः क्रमेण प्रकाशप्राससामरस्यतादात्म्यापन्नत्यर्थस्य परब्रह्मैक-रूपस्य षट्चत्वारिंशदुत्तरशततमश्लोकव्यास्यायां स्पष्टीकरिष्यमाणत्वात् । शिवः शक्तिश्चेरयेतदुभयं ब्रह्मैवेति प्रतिकृटमर्थः । तद्क्तं त्रिशत्याम्—

'कत्रयं हद्वयं चैव शैवो भागः प्रकीर्तितः । शैषाणि शक्त्यक्षराणि हीकार उभयात्मकः ॥ '

इति ॥ ११९, १२० ॥

[The meaning of the identity of Brahma-Śiva-Śakti (Sāmarasyārtha)—]

The meaning of Ka and Ha, and of La and Sa is Siva and Sakti respectively. The meaning of the pure vowels [E and I] is Sakti. The meaning of the Hṛllekhā (Hrim) is Para-Brahman, the result of the concord of Siva and Sakti. (119)

The meaning of every one of the three Kūṭa-s is: 'Brahman is Siva and also Sakti', owing to the concord existing between Siva and Sakti. This is the Sāmarasyārtha of the Vidyā. (120)

अथ समस्तार्थमाह—

कन दीप्तार्विति धातोः प्रकाशकत्वं ककारार्थः । अध्ययनार्थकतेङः स्यादेकारस्तदीयकरणार्थः ॥ १२१॥ वर्णद्वयमेलनतः प्रकाशिका बुद्धिरित्यर्थः । ई व्याप्ताविति धातोरतस्या व्याप्तिस्तृतीयवर्णार्थः ॥ १२२॥ तस्य लहर्याधिक्यं तिन्नर्माणं मकारार्थः ।

कन्यते प्रकाश्यते ऽनेनेति कं प्रकाशकम्। बाहुलको नलोपः। औणादिकः 'ञमन्ताद्भः' इति डप्रत्ययो वा। 'इक् अध्ययने' इति धातुरिषपूर्वो ऽपि प्रकृत आर्षत्यात्तिष्ट्रमोकः। अत एवेङः किपि कृते, कित्त्वे ऽपि गुणः। विज्वा कार्यः। अशीयते अनेनेत्यध्ययनकरणं बुद्धिः। अनयोः कर्मथारयः। असंधिरार्षः। तत ईकारेण षष्ठीतत्पुरुषः। लहरीत्यत्राकारलोपः। 'माङ् माने' इति धातोः किपि तल्लोपे 'प्राति-पदिकाद्धात्वर्थे बहुलमिष्ठवच्च' इति णिचि 'णेरिनिटि' इति टिलोपे च म् इति सिध्यति। प्रकाशकत्वं सूक्ष्मत्वम्। तथा च सूक्ष्ममितिव्यापनाधिकयं प्रथमकूटार्थः॥ १२१, १२२॥

[The meaning of the Vidyā in essence (Samastārtha) is expounded—]

Kakāra means 'illuminator' as it is derived from the root kan 'to shine'. Derived from the root in 'to study', Ekāra means the instrument of learning (buddhi). (121)

By the combination of the two letters is meant 'luminous intellect'. Derived from the root i 'to pervade', the third letter  $\bar{I}$  means 'pervading'. (122)

Her [Buddhi's] predominance is La Harī; the causing of such predominance is indicated by Makāra (m). (122-)

हन हिंसायामिति हं शौर्यं प्रत्यर्थिहननकरणत्वात् ॥१२३॥ सं भोगसाधनं धनमुपभोगार्थात् स्यतेः सुनोतेर्वा । कमु कान्ताविति धातोरिच्छाविषयो ऽङ्गनादिः कम् ॥ एषां गमनं प्रापणमोहाङ्-गत्यर्थधातुजन्यं हम् । तस्यातिशयो छहरी तत्र श्लिष्टः सवर्णदीर्घेण ॥ १२५॥ ईकारस्तस्यार्थः कीर्तिः सर्वासु दिश्च दीप्तत्वात् । ई दीप्ताविति धातोर्निमितिरनयोर्मकारार्थः ॥ १२६॥

हन्यते ऽनेनेति हं शौर्यम्। 'अनुदात्तोपदेशवनतितनोत्यादीना-मनुनासिकलोपो झिल किङति' इति नलोपः। 'षो अन्तकर्मणि' इति 'षुञ् अभिषवे' इति वा धातोः करणार्थे डप्रत्यये सम् इति रूपम्। सीयत इति स्यत इति वा सं द्रज्यम्। काम्यत इति कं स्रक्चन्दन-वनितादिकम्। हसकानां द्वन्द्वः। ततो हकारेण प्राप्त्यर्थकेन षष्ठीतत्पुरुषः। ततो लड्रीपदेन तत्पुरुषः। तत ईकारेण कीर्त्यर्थकेन द्वन्द्वः। ततो मकारेण तत्पुरुषः। तथा च शौर्यधनस्त्रीप्राप्त्यतिशयस्य कीर्तेश्च निर्माणं द्वितीयकूटार्थः॥ १२३—१२६॥

Derived from the root han 'to give pain to', Ha means valour, as it is the cause of vanquishing the enemy. (-123)

Sa means wealth, which is an aid to enjoyment, as it is derived from the root so 'to enjoy' or  $s\bar{u}$  'to procreate'. Ka means women, etc. the objects of desire, as it is derived from the root kam 'to desire'. (124)

Ha derived from the root  $oh\bar{a}n$  'to go' means the attainment of these [namely valour, etc.]. The [attainment in] abundance of this is  $La\ Har\bar{\imath}$ , with which is combined  $\bar{\imath}$  by the procedure of Savarnadīrgha [the lengthening of similar vowels in Samdhi]. (125)

This  $\bar{i}$  means fame, as it is derived from the root  $\bar{i}$  to shine and shines in all directions. M means the generation of these two [La Hari and I]. (126)

तदेव ताबद्वदति-

वाग्भवकूटस्यार्थः सूक्ष्ममितव्यापनाधिक्यम् । शौर्यधनस्त्रीयशसामाधिक्यं कामराजार्थः ॥ १२७ ॥

स्पष्टम् ॥ १२७॥

The meaning of the Vāgbhava-kūṭa is the prevalence in large measure of the subtle intellect. The meaning of Kāmarāja-kūṭa is the preponderance of valour, wealth, women and fame. (127)

एते सम्यक् कलयित सकला हरतेहिकारः स्यात् । निखिलजगत्संहर्त्रीत्यर्थस्तस्यापि वर्णस्य ॥ १२८ ॥ ईकारः प्रिष्ठष्टः सृष्टिस्थितिरूपदीप्तिकर्त्रर्थः । यद्या हृदि खेदहरे प्रकाशते तेन माता हीः ॥ १२९ ॥ सकलान्तेन पदेन ह्याकार्यार्थः संविद्यों वा ॥ १३० ॥ तस्य विशेष्यो मः स्यानादार्थः संविद्यों वा ॥ १३० ॥ कूटद्रयस्य द्वन्द्वः । एते निर्माणे सन्यक् कलयतीति सकला । मकार-लोपः । हरतीति ह । 'ई दीप्ती' इति धातोः ई दीप्तिः । दीप्तिर्नाम सृष्टिः स्थितिश्च । हकारेकारयोः कर्मधारये यणि कृते होः सृष्ट्यादि-पञ्चकृत्यकर्त्रीत्युपलक्षणविधयार्थः । यद्वा, हरति सर्वे विषयीकरोतीति ह । किप् । आगमशास्त्रस्यानित्यत्वात् प्रकृते न तुक् । तच्च दहराकाशम । तत्र प्रकाशत इति होः । होकारान्तपदस्य मकारेण कर्मधारयः । यद्यपि कूटत्रये ऽपि मकारो नास्त्येव, अनुस्वारस्येव तन्त्रेषुद्भृतत्वात्; तथापि मकारस्येव लक्षणवशादनुस्वार इति कूटद्वये सुवचम् । चरमकृटे त्वनुस्वार एव विशेष्यो ऽस्तु । ततश्च, बुद्धिशौर्यधनस्त्रीयशसामाधिक्यकर्तृ निस्तिल-जगत्स्प्रध्यादिकर्तृ दहराकाशवर्ति नादरूपं चिद्वपं ब्रह्मेति मन्त्रार्थः सिद्धः । अयं चार्थो ब्रह्मसूत्राणां शक्तिपरत्वेन योजनां प्रदर्शयद्भिस्तत्रभवद्भिर्भाष्य-कारैविंस्तरेण निरूपित इह संक्षिप्योक्तः । तत्र कचित् कचिद् व्याकरणविरोधः प्रतीयते । स च मन्त्रस्य मन्त्रार्थस्य चिषेप्रोक्तत्वेन प्रामाणिकत्वे सिद्धे 'प्रयोगशरणा वैयाकरणाः ' इत्युक्तरेतदनुस।रेणेव व्याकरणलक्षणानां कल्प्य-त्वात् परिहार्यः ॥ १२८–१३०॥

The part Sa Ka La [of the third Group] indicates that which brings about the action [conveyed by the two Makāra-s mentioned above]. Hr, which is derived from the root hr ' to take away', signifies the destroyer of the entire universe. (128)

The i found in combination therewith (with Hr) signifies that Radiance which is the cause of Creation and Preservation. In other words,  $Hr\bar{i}$  signifies that Mother who shines in the heart ( $dahar\bar{a}k\bar{a}sa$ ) dispelling all pain. (129)

The word ending with Sa Ka La forms with the  $Hr\bar{i}k\bar{a}ra$  a Karmadhāraya (Appositional) compound, with m, which means either Nāda or Samvid (knowledge), as the substantive which it qualifies. (130)

तत्प्रकारमेव प्रदर्शयति-

धातोर्बह्वर्थत्वाद् बहुलग्रहणात् पृषोदरादित्वात् । आकृतिगणपाठेन स्वेच्छानुगुणादुणादिकल्पनतः ॥१३१॥ छन्दिस सर्वविधीनां वैकल्पिकतावशादमुष्य मनोः । सिद्धैः कथिते ऽर्थे ऽस्मिन वैयाकरणानुशासनानुमतिः ॥

'कुर्दखर्दगुर्दगुद कीडायामेव शहरयेवकारेण 'तन्करणे तक्षः शहरयत्रार्थनिदेशवलाच सत्ताद्यर्थनिदेशस्योपलक्षणमात्रत्वेन धातवो ऽनेकार्थाः । तेन स्यतेरन्तकर्मवाचकत्वे ऽप्युपभोगार्थकत्वमिकद्भम् । अत एव चेङो ऽधिपूर्वत्वात् केवलप्रयोगासंभवे ऽपि 'इटिकटकटी गतौ शहरयत्र मिस्रष्ट ईकार एवैतद्र्थको भविष्यति, गत्यर्थानां सर्वेषामि ज्ञानार्थकत्वात् । बहुलेति ।

'कचित् प्रवृत्तिः कचिद्पवृत्तिः कचिद् विभाषा कचिद्न्य एव । विधेर्विधानं बहुधा समीक्ष्य चतुर्विधं बाहुरुकं वद्न्ति ॥'

इति बहुलपदार्थः । तेन ल्रह्मीत्यत्राकारलोपः सिद्धः । 'रण्डः ' इत्यादि-सिद्धचर्थमिडितो ऽपि लमन्ताड्डस्य डित्त्वमि सिद्धम् । गत्यन्तरमप्याह — पृषोदरादित्वादिति । 'पृषोदरादीनि यथोपदिष्टम् ' पृषोदरादयः शब्दा यथैव शिष्टैः प्रयुज्यन्ते तथैव साधवः, न तत्र लक्षणान्तरं मृग्यमित्यर्थः । न चैवं सित स्थलान्तरे ऽपि ल्रह्मोति प्रयोगापत्तिः पृषोदरशब्दविति वाच्यम् , अत्रैव साधुरिति नियमस्वीकारात् । अत एव 'गूढोऽऽत्मा ' इति न स्थलान्तरे प्रयुज्यते । अत एव च विष्णुपहस्रनामभाष्ये 'न्यमोधोदुम्बरो ऽश्वत्थः ' इत्यत्र पृषोदरादित्वात् संधिरित्युक्तं शंकर-मवगत्पादैः । गणपाठामावे त्वाह — आकृतीति । षुञ्चातोर्डप्रत्ययं दर्शनादाह — स्वेच्छेति ।

'संज्ञासु धातुरूपाणि प्रत्ययाश्च ततः ५रे । कार्योद्धिद्यादनुबन्धमेतच्छास्त्रमुपादिषु ॥'

इति वचनाष्टिळोपार्थं डित्त्वकल्पनेत्यर्थः। छान्दसत्वसमाधानं तु निरड्कुश-मित्याह—छन्दसीति ॥ १३१, १३२ ॥

The meaning thus given to the Mantra by Adepts (siddha-s) will be found to have the sanction of grammarians [for one or other of the following reasons]: roots are capable of more meanings than one; Bahula is an accepted convention; there are cases which are comprised in Pṛṣodarādi-gaṇa, or fall under the Akṛtigaṇapātha 1; the import of Uṇādisūtra-s is twisted to suit the purpose; rules of ordinary grammar cannot be strictly applied to scriptural texts (chandas). (131, 132)

समस्तार्थपदनिरुक्तिपूर्व ममुपसंहरति-

बहुतरसमासयागात् समस्तपुरुषार्थसाधनत्वोक्तः । संक्षेपात् सारोक्तेः श्रीविद्यायाः समस्तार्थः ॥ १३३ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Groups of words in Pāṇini's Grammar listed as specimens.

समस्तपदस्यार्थ इति वा, समस्ताः सकला अर्थाः पुरुषार्था यसिन्निति वा, समस्तः संक्षिप्तो ऽर्थ इति वा निरुक्तिः ॥ १३३ ॥

The Samastārtha of the Śrīvidyā is so called, because it involves the compounding of several words, attributes [to the Mantra] the accomplishment of all human desires, and gives the essence of the Vidyā in an abridged form. (133)

अथ सगुणार्थमाह —

को विधिरेकारो हिरिरकार ईशः स्तवार्थमीडपदम् । द्विस्वरमध्यगतस्य डकारस्य ळकार आदेशः ॥ १३४ ॥ तेनग्वेंदात्मत्वं सूचितमाद्यस्य कूटस्य । क्रमशो ऽग्रिमकूटयुगे तेन यजुःसामता सिद्धा ॥ १३५ ॥ हीमिति नाम विशेष्यं नपुंसकं ब्रह्मलक्षकत्वेन । विधिहिरिगिरिशैरीडचं ब्रह्मेति प्रथमकूटार्थः ॥ १३६ ॥

एकारोत्तरं पूर्व रूपेणाकारः प्रश्चिप्यते। स च शिववाचकः, 'अकारो ब्रह्मविप्ण्वीशकमठेषु' इति कोशात्। 'कः प्रजापतिरुद्दिष्ट ' इति 'एकार उच्यते विष्णुः' इति चैकाक्षरनिषण्टूक्त ब्रह्मविष्णुपरी ककारेकारो। 'ईड स्तुतौ' इति धातोरचि स्तुत्य इत्यर्थः; एतस्यर्थ-दात्मकत्वाद ज्द्वयमध्यगतस्य डकारस्य स्थाने ठकार अदेशः 'अधिमं ठे पुरोहितम्' इत्यादिवत्। तदुक्तं बह्वचपातिशाख्ये—'द्वयोश्चास्य स्वर्योर्भ संपद्यते स डकारो ठकारः' इति। इदमेव च ज्ञापक-माद्यकूटस्यग्वेदात्मकत्वे द्वितीयतृतीयकूटस्यग्वेद सामवेदात्मकत्वे च। यद्दिष

कामो योनिः कमला वज्रपाणिः ' इत्यत्र वज्रपाणिशब्देन लकार एवोद्धतो न ळकारः तथापि लळयोरभेदाभिप्रायेणेदम् । अत एव किचितन्त्रे त्रिखण्डोगतास्त्रयो ऽपि मोहाणेपदेन ळकारा एवोद्धृताः । नपुंसकमिति । अन्ययमित्येव युक्तम् , स्वरादेराकृतिगणत्वात् । अत एव त्रिश्रत्यामेकोनशततमस्य नाक्नो नमोयोगे चतुथ्या प्राप्तायामपि 'हीं नमः ' इत्येव सांप्रदायिकानां प्रयोगः संगच्छते ॥ १३६–१३६॥

[The meaning of the attributes of the letters (Sagunārtha) is set forth—]

Ka is Brahman, E is Viṣṇu and A is Siva; the word Iḍa signifies praise; the Da standing between the two vowels has La as its substitute (ādeśa). Hence the identity of the first Group with the Rg-veda is implied. The identity of the next two Groups in sequence with Yajus and Sāman becomes thus patent. The name Hrīṃ of the substantive, because it indicates Brahman, is in the neuter gender. The Brahman is worthy of being praised by Brahman, Viṣṇu and Rudra. This is the meaning of the first Group. (134-136)

हसकं तु हसद्दनं मतं ककारस्य वदनवाचित्वात् । यद्दा हस आनन्दः कः सूर्यो हस्तु चन्द्रः स्यात् ॥१३७॥ एतौ लौ नयने यस्य तत्तु कहलं रवीन्दुनेत्रमिति । तेन प्रकाशकत्वाचिद्रूपत्वं च निगदितं भवति ॥ १३८॥ विधिहारिगिरिशेड्यत्वे हेतू एते हसत्वकहलत्वे । तेनात्यमितानन्दं चिद्वहोति दितीयकूटार्थः ॥ १३९॥ हसो हास्यम् । अर्शआदित्वान्मत्वर्थीयो ऽच् । ततः ककारेण मुख्याचकेन बहुत्रीहिः । हसः को यस्य तदिति विग्रहः । यद्वा हासस्यानन्दजन्यत्वादानन्दे हसपदस्य रुक्षणा । कश्च हश्च कही, कही रूगे यस्य तत् कहरूम् । 'मुखे सूर्ये' ऽपि कः स्मृतः' 'हः कोपे वरुणे चन्द्रे' 'इन्द्रे ऽपि रुगेचने रुः स्यात्' इत्येकाक्षरनिघण्डः । हसपद-कहरूपदयोः कर्मधारयः । एतदर्थमतिपादकं मूरुमाह—हेतू इति । यतो ह्वीं हसकहरुं ततो ह्वीं कपुई्रुमित्यन्वयः ॥ १३७–१३९ ॥

As Ka signifies the face, Ha Sa Ka would mean a smiling face. Also, Ha Sa means Bliss (ānanda). Ka is the sun, while Ha would mean the moon. That which has [Ka and Ha] the sun and the moon for its La-s, eyes, is Ka Ha La. Hence Its assuming the form of the Supreme Consciousness (cidrūpatva) is also meant. The two, HaSa-tva and KaHaLa-tva, form the cause of the Brahman being praised by Brahman, Viṣnu and Rudra. Hence the second Group means: 'The Brahman is immeasurable Bliss and Supreme Consciousness.'

सकलकलाभिः सहितं सकलं ब्रह्म तु तृतीयकूटार्थः । इत्थं गुणगणकथनाहिद्याया एव सगुणार्थः ॥ १४०॥

अत्र सर्वत्र सुलोपः । स्पष्टमन्यत् ॥ १४० ॥

The Brahman, comprising all Its Kalā-s and hence known as Sa Ka La, is the meaning of the third Group. By describing all its attributes (guna-gana-s) in this manner, the Sagunārtha of the Vidyā [is obtained]. (140)

चरमोद्दिष्टं महावाक्यार्थमाह----

विधिहरिशिववचना अपि ककार एकारको ऽकारः । सृष्टिस्थितिभङ्गात्मकतत्तज्जनकत्वलाक्षणिकाः ॥ १४१ ॥ ईश्वरवाचीकारो विक डकारः सदाशिवं ताभ्याम् । लक्षणया तत्र <sup>1</sup>तिरोधानानुप्रहणकृत्यता गदिता॥१४२॥

ईकारस्य नामैकदेशन्यायेनेश्वरबोधकत्वम् । 'डो महेशः समा-स्यातः' इति वचने ऽपि प्रकृते सदाशिव एवानुग्रहकर्ता विवक्षितः । एतेन 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते ' इत्यादिश्रुतावुक्तं ब्रह्मणस्तटस्थ-लक्षणमुक्तं भवति ॥ १४१, १४२ ॥

[The meaning of the suggestive sentences (Mahā-vākyārtha) as the identity of the Jīva and Brahman is expounded—]

Although the letters Ka, E and A signify Brahman, Viṣṇu and Rudra, they are to be understood in their secondary sense of Creation, Preservation and Destruction, which are the respective functions of those [Deities].  $\bar{I}$  signifies  $\bar{I}$ svara and  $\bar{D}a$  implies Sadāsiva. By these two [letters] are to be understood, secondarily, concealing ( $tirodh\bar{a}na$ ) and blessing (anugrahaṇa), the respective functions [of those two Deities]. (141, 142)

अथ ' सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म ' इत्युक्तं स्वरूपलक्षणं द्वितीयकूटेनाह—

हस आनन्दः सत्यं कं हमनन्तं च लं ज्ञानम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> तिरोधानुग्रहकुत्यकारिता.

'सला कश्च बुधैः प्रोक्तः' इति कोशात् ककारः सलिवाचकः । सिलित्वमाप्तत्वम् । तच्च यथार्थवक्तृत्विमिति शक्यसंबन्धेन प्रकृते सत्यमेव विविक्षितम् । एवं हकारस्य व्योमबीजत्वेन व्योम्नो ऽनन्तत्वादनन्तिमत्यर्थः । प्रत्यक्षज्ञानजनकरोचनवाचिरुकारस्य ज्ञानमर्थः ॥ १४२ - ॥

Ha Sa is Bliss, Ka is Truth, Ha is Infinity and La is knowledge. (142-)

इत्थं ब्रह्म तटस्थस्वरूपलक्षणयुगेन निर्णीय ॥ १४३ ॥ तदमेदं जीवगणे वक्ति तृतीयेन कूटेन । जाग्रत्स्वप्तसुषुप्त्याख्यकलात्रितयेन माहित्यात् ॥ १४४ ॥ सकलपदं जीवपरं ब्रह्मपरं शक्तिबीजं स्यात् । सामानाधिकरण्यात् तल्लक्षितशुद्धयोरभेदार्थः ॥ १४५ ॥ अत्यल्पमिदं कथितं यत् सर्वं खित्वदं ब्रह्म । इत्येवं बोधियतुं सकलपदं वा तृतीयकूटगतम् ॥ १४६ ॥ एवमवान्तरवाक्यैजीवब्रह्मस्वरूपमिधाय । तद्भेदो विणित इत्येष महापूर्ववाक्यार्थः ॥ १४७ ॥ तद्भेदो विणित इत्येष महापूर्ववाक्यार्थः ॥ १४७ ॥

'तत्त्वमिस ' इति महावाक्ये तत्पदार्थत्वंपदार्थयोरेकविभक्तिमत्त्वरूप-सामानाधिकरण्यादमेदो बोध्यते । स च वाच्यार्थयोरसंभवाज्जहदजहल्रक्षणया ल्रस्थपदार्थयोरिति स्थितिः । तत्र तत्पदस्य वाच्यार्थः सृष्ट्यादिकृत्यपञ्चक-जनकः । स च 'यतो वा इमानि मृतानि जायन्ते ' इत्यादिना

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> सहितत्वात्

श्रुतावुक्तः । रुक्ष्यार्थस्तु कृत्यातीतं निर्विरोषं ब्रह्म । तदपि 'सत्यं ज्ञानम् ' इत्यादिना प्रतिपादितम् । एवं त्वंपदस्य वाच्यार्थो जाप्रदाद्यवस्थापञ्चक-विशिष्टः। स च 'तद्यथा ऽस्मिन्नाकारो श्येनो वा सुपर्णो वा विपरिपत्य श्रान्त: संहत्य पक्षौ संलयायैव घ्रियत एवमेवायं पुरुष एतस्मा अन्ताय धावति । तद्यथा महामरस्यः ' इत्यादिश्रुतिभिरुक्तः । रुक्ष्यार्थस्त्ववस्थाद्यतीतं ब्रह्म। तद्पि 'यो ऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु हृद्यन्तर्ज्योतिः पुरुषः, न दृष्टेर्द्रष्टारं पश्येः ' इत्यादिभिः प्रतिपादितम् । एवमवान्तरवान्यैर्वाच्यार्थ-ल्रक्ष्यार्थयोर्निर्णये सति, तथा महावाक्ये ल्रक्ष्यार्थयोरभेदबोधः। यधपि श्रुतिषु कृत्यत्रयमवस्थात्रयमेव वर्ण्यते, तथापि तन्त्रानुसारात् तत्पञ्चकोपरुक्षण-परत्वेन व्याख्येयं त्रिवृत्करणस्य पञ्चीकरणपरत्वमिव। एवं च प्रकृते तृतीयकूटस्थसकलपदेन कलाभिरवस्थाभिः सहित इत्यर्थकेन वाच्यार्थस्योक्तावपि लक्ष्यार्थानुक्तेन्यूनता । तदर्थं च कूटद्वयमेवावृत्त्या त्वंपद्स्य वाच्यार्थलक्ष्यार्थयोः समर्पकत्वेन व्याख्येयम् । अथ वा, तान्त्रिकाणां मते वाच्यार्थयोरप्यत्यन्ता-भेदस्य शांभवानन्दकलपलताकारादिभिरूपपादनात् कृटद्वयेन सृष्टिकर्तृत्वादि-विशिष्टस्यावस्थादिविशिष्टस्यैव वाच्यार्थस्य समर्पणम् ; तृतीयकूटे तु तयोरभेदो जगतो वा संपूर्णस्याभेदो बोध्यते। इह यावान् वक्तव्यो ऽंशस्तावतः सर्वस्याप्युक्ती वेदान्तशास्त्रस्येव कृत्स्रस्यारम्भणीयतापत्त्योपरग्यते । महापूर्वेति । महांश्चासौ पूर्वश्च वाक्यार्थ इति, महाशब्दः पूर्वो यस्मिन् वाक्ये शब्दे तस्य महावाक्यस्यार्थ इति वा निरुक्तिः । एते चार्था उपलक्षणभूताः तेन तन्त्रेषु तत्र तत्रोक्तानामन्येषामप्यर्थानां संग्रहः। तथा हि — योगिनीहृदये तावत 'आत्मनः स्फरणं पश्येद यदा सा परमा कला । इत्यारभ्य कांश्चिचतुरश्च-त्रः पदार्थानुक्त्वा तद्वाचकत्वं क्रूटत्रयं त्ररीयविद्या चेति चतुर्णो शब्दानां प्रतिपादितम्---

'कूटत्रितययुक्तस्य सकलस्य मनोः पुनः । एतानि वाच्यरूपाणि कुलकौलमयानि तु ॥'

इति । एवं च यावन्ति चतुष्काणि तावन्तो मन्त्रार्थाः । तानि च प्रथमे इंशे 'पुटधाम—' इत्यादिश्लोकोक्तानि । तत्र हि यद्यपि कूटानां पुटाद्यमेद एवोक्तः, तथापि स वाच्यवाचकमाव एव पर्यवस्यति, शब्दार्थयोस्तादात्म्य-स्यैव शक्तिरूपत्वेन पातञ्जले मञ्जूषायां च स्फुटतरमुपपादनात् । एवं कादिमते पञ्चित्रंशे पटले चतुर्विशादिभिस्त्रिभिव्योकुलाक्षरै : श्लोकैरथों वर्णितः—

' णैं:याभिलिर्वतास्त्रिल तेथोंधीकयलाऽभिस । णदेरूपेपेणवीशे तम् दिमीनरिस्यादते ॥ १ ॥ त्संतोगशेत्कृषजञ्ज तम्समील्लेरिखाकह । तःर्थकस्याथिश्चास्तुत तःन्त्रेगोर्विपतषुस ॥ २ ॥ त्वंकामाम्नानप्रशन्यो नानमसम्मिमात्वम । रोमईयोकार्विर्शत नम्तमान्दुलनान्निब ॥ ३ ॥'

### इति । एतेषां वाचनक्रमो यथा---

'देवतारथगोमूक (८४६२७३५१) इति यो वेत्ति न क्रमम्। स व्याकुळाक्षरे मूको देवतारथगो ऽपि सन्।।'

इति । तृतीयकूटे वर्णत्रयं सर्वार्थकम् ; तुर्यमक्षरं देव्यर्थकम् ; तेनायमर्थः संपन्न इति प्रथमश्लोकस्यार्थः । सर्वं जगद्देवीरूपमेवेत्यर्थस्तन्त्रान्तर्षु गोपित

ग्रेलितायास्त्रिभिवंणैं: सकलायों ऽिभिधीयते । शेषेण देवीरूपेण तेन स्यादिदमीरितम् ॥ १ ॥ अशेषतो जगत् कृरस्तं हृक्लेखात्मकमीरितम् । तस्याश्चार्थस्तु कथितः सर्वतन्त्रेषु गोपितः ॥ २ ॥ व्योम्ना प्रकाशमानत्त्रं ग्रसमानत्वमिना । तयोविंमर्श ईकारो थिन्दुना तन्निभालनम् ॥ ३ ॥ इति द्वितीयश्लोकस्य । लज्जाबीजस्थैश्चतुर्भिरक्षरेयत् प्रकाशकं यच प्रसिष्णु, तयोर्यत् सामरस्यं तत्तादात्म्यं द्वितीये प्रतिपाद्यत इति तृतीयस्य । प्रकाश-प्रामशब्दौ तृत्पत्तिसंहारयोर्विद्याविद्ययोर्वा वाचकाविति । अयमप्यर्थः 'अत्य-लपिदं कथितम्' इति श्लोके स्वितः । एवं चात्र 'पुटधाम—' इति श्लोके त्रयोदशार्थाः; गायन्यादिपञ्चदशार्थेषु भावार्थाश्चत्वारः, नामार्थास्त्रयः, शाक्तार्थौ द्वौ, कौलिकार्थे ऽपि गणेशादिरूपत्वस्य देवीविद्याचकभेदेन त्रैविध्यम्, महावाक्यार्थे ऽपि द्वैविध्यमिति चतुर्दशः; शेषा दशः इति मिल्किता सप्तित्रंशदर्थाः। नामैकदेशार्थे त्वनन्ता भेदा उक्ताः। एवं बहुतन्त्र-द्वष्ट्मिरन्ये ऽप्यर्थाः संग्राद्धाः॥ १४३—१४७॥

Having ascertained, in this manner, the Brahman, through Its Tatastha- and Svarūpa-laksana-s [qualities], [the Mantra] establishes the identity [of the Brahman] with the Jiva-s by the third Group [in the following manner]: The term Sa Ka La refers to Jiva, as the latter has the three Kala-s: Jagrat, Svapna and Susupti. Hrīm, the Sakti-bīja, denotes the Brahman. As there is apposition between the two, the pure things implied by them are identical. Thus far, only a very little has been said. The term Sa Ka La of the third Group is used to imply that all this is Brahman. Having thus described the form of the Jiva and the Brahman by means of suggestive sentences, their identity has been established. This then is the Mahāvākyārtha. (143 - 147)

## शक्ता लक्षणया वा ये ये ऽर्था दिशता मनोरस्य ।

# तेषु न को ऽपि विवादः प्रत्यक्षेणैव सिन्दत्वात्॥ १४८॥

मनोर्मन्त्रस्य । प्रत्यक्षेणेति । शक्तिग्नाहकन्याकरणकोशादेः शक्य-संबन्धस्य च स्फुटं प्रदर्शनादिति भावः ॥ १४८ ॥

No controversy can arise about the meanings, whether primary or secondary, that have been given herein to this Mantra, as such meanings carry a clear conviction on presentation [to the mind]. (148)

ये पुनिरह भावार्थादयः षडर्था मनोरुक्ताः । तेषु यदि शक्तिभक्ती न हि संभवतस्तदापि का हानिः॥

शक्तिश्राहकव्याकरणाद्यभावान्न शक्तिः ; अत एव च न शक्य-संबन्धरूपा भक्तिरपि । व्यक्तिरूपा तृतीया वृत्तिर्भविष्यति,

> ' वक्तृत्रोद्धव्यकाकूनामन्यसंनिधिवाच्ययोः । प्रस्तावदेशकालादेवैंशिष्ट्यात् प्रतिभाजुषाम् ग

इत्यत्रादिपदेनोपासनापि ग्रहीप्यत इत्याशयेन समाधत्ते—का हानिरिति ॥ १४९ ॥

If, in the six meanings beginning with the Bhāvārtha that have been attributed to this Mantra, there has been no possibility of the application, either of its primary or secondary sense, what harm is there? (149)

व्यञ्जनाया बहुभिरनङ्गीकारादाह— आस्तामन्या वृत्तिर्विलक्षणा तद्ग्रहस्तु मनोः । शिववचनेन भविष्यति यद्येषा शक्तिरेवास्तु ॥ १५०॥ एतस्मादयमथीं बोद्धव्य इतीश्वरेच्छात्वात् ।

अन्या शक्तिभक्तिन्यक्तिभ्यो विरुक्षणा शक्त्यादित्रितयप्रिक्तयाते। विरुक्षणप्रक्रियाशालिनी । उच्छृङ्खरुस्य पन्थानं परित्यज्याह—यद्वेति । शिवेनैवास्यायमर्थ इति स्पष्टमुक्तत्वादिति भावः ॥ १५०, १५०-॥

Let there be another sense quite different [from the primary and secondary]; the acceptance of any such sense of the Mantra has to be determined by the words of Siva. In other words such sense may be considered as the primary one. (150)

For, it is the desire of Isvara that such and such meaning should be conveyed by such and such [word]. (150-)

प्रतिपद्मर्थिविशेषाज्ञाने ऽप्यास्तामखण्डवाक्यस्य ॥१५१॥ अर्थो ऽप्यखण्डरूपो विशिष्टमतिरिक्तमिति हि सिद्धान्तः । आसेचनकव्याप्त्यादिपद्वदास्तां पद्त्वमपि ॥ १५२ ॥

इदं पदमिममर्थं बोधयत्वितीच्छायामर्थबोधजनकत्विष्ठप्रकारतानिरूपित-विशेष्यताशालित्वेन पदस्यापि विषयत्वात् प्रकृते प्रतिपदमर्थानुक्तः कथं शक्तिरिति चेन्न: इदं वाक्यमिममखण्डार्थं बोधयत्वित्याकारिकाया एवेच्छायाः कल्पनात् । वाक्यस्याखण्डत्वं वैयाकरणानािमष्टमेव । अर्थस्याखण्डत्वम् 'प्रकृष्टमकाशश्चन्द्रः ' इत्यादिवाक्यार्थं वर्णयतामौपनिषदानािमष्टमेव । तच्च विचार्यमाणे विशिष्टस्यातिरिक्तत्व एव पर्यवस्यति । तथा च यत्र प्रतिपदमर्थविवेकस्तत्रेयं रीतिः ; यत्र यत्र न स तत्र संपूर्णस्यैकपदत्वमेवास्तु । न चैकस्य पदस्य विशिष्टबह्वर्थवाचकत्वमद्दष्टमिति वाच्यम् , घटत्वघटसमवायानां घटपदवाच्यत्वात् , 'तदासेचनकं तृप्तेर्नास्त्यन्तो यस्य दर्शनात् ' इति कोशात् , हेतुसमानािषकरणात्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यसामानािषकरण्यस्य व्याप्ति-पदार्थत्वाचेत्याह—आसेचनकेति । आदिनोपािषपरिष्रहः । तेनेश्वरेच्छायां पदस्यैव विशेष्यत्वे ऽपि न प्रकृतिनिर्वाहाय विलक्षणेच्छाकरुपनापितः ॥ -१५१, १५२ ॥

What if the verbatim meanings are not known? Enough if the sense as a whole of the whole sentence is understood. The accepted theory in this matter is that the spirit is quite different from the letter. If need be, the whole Mantra may be treated as a single unit, as in the case of āsecanaka, vyāpti, etc. (-151, 152)

नन्वस्य पदत्वे ऽनेकार्थत्वं दोष इत्यत आह---

एकस्यानेकार्था दृष्टा हिरसैन्धवादिषु पदेषु । अन्यतमैकावगतो प्रकरणतात्पर्ययोविशेषकता ॥ १५३ ॥ प्रकृते तु सर्वबोधस्येष्टत्वाक्षो विशेषकाकाङ्क्षा । अथ वा सकलार्थेष्विप शक्त्यैक्यं पुष्पवन्तपद्वदिह ॥ अनेकार्थतायाः प्रमाणवलायातत्वाददोषत्वम् । सर्वत्रानेकार्थस्थले ऽन्य-तमस्यैकस्यैव बोधनार्थं प्रकरणादिज्ञानस्य कारणत्वादिकल्पनदोषः, प्रकृते तु तदभाव इत्याह—अन्यतमेत्यादिना । अथ वा, ईश्वरेच्छाविषयीभृतबेषीय-विशेष्यता यथा सूर्याचन्द्रमसोः पर्याप्तकेव स्वीक्रियत इति न तत्र पुष्पवन्तपदे शक्त्यनेकत्वम्, तद्वदिहाप्यस्त्वित्याह—अथ वेति ॥ १५३, १५४ ॥

A single word conveys more than one sense, as do the words hari, saindhava, etc. In accepting one of several meanings, the context and the aim are the two indices. (153)

As, in the case on hand, all implications are desirable, there is no need for any index. To argue in another way, [in this Mantra] one Sakti embraces all the senses, as in the word puspavanta. (154)

# यत्र प्रतिपदमर्थस्तान् प्रत्यस्यास्तु वाक्यत्वम् । कचनावान्तरवाक्यं समासवाक्यं महावाक्यम् ॥ १५५॥

यत्र गायञ्यर्थनामार्थादिषु । अवान्तरवाक्यं सगुणार्थावयवार्थादौ । अवान्तरवाक्यत्वं नाम वाक्यसमूहभिन्नत्वे सित पदसमूहत्वमेव, न पुनर्महा-वाक्यौपाधिकत्वरूपं प्रकृते । समासवाक्यं समस्तार्थे । महावाक्यं चरमे ऽथे ॥ १५५ ॥

In those cases where it has been held that every word has a corresponding meaning, this Mantra may be treated as a sentence; in some cases as Avāntara-[leading] vākya, in others as Samāsa-vākya, and in one other case as Maḥā-vākya. (155)

रकस्यानेकार्थे विनियोगादर्थबाहुल्यम् । वेदे बहुराः स्वीकृतमत्र त्वेकत्र विनियोगात् ॥ १५६॥ अखिलार्थबोधनियमो नियमादृष्टं प्रकल्पयति । सिद्धे प्रमाणदाढर्चे सकलं कल्प्यं हि तद्विरोधाय ॥

पदपक्षे ऽनेकार्थतादोषपरिहारवद्वाक्यपक्षे ऽपि संभवति, पुरुषसूक्तस्य तत्तद्देवतापूजायां विनियोगेनानेकार्थत्वस्येष्टत्वात् । इयांस्तु विशेषः—तत्त-त्पूजायां तस्य तस्यैवार्थस्य स्मरणं पुरुषसूक्ते ; प्रकृते तु सर्वेषामर्थानां स्मरणेनैवादृष्टोत्पत्तिरिति भावः ॥ १५६, १५७ ॥

In the Veda it has been recognized that by the application of one [Mantra] in several contexts various meanings are conveyed. But in this case, as the Mantra relates to only one context the implication of all possible meanings forms the condition precedent to the consequence to be obtained (niyamādrṣṭa). If the authority of a statement is once strongly established, everything [leading to it] has to be conceded with a view not to contravene [such a statement]. (156, 157)

सिद्धे प्रमाणदार्क्य इत्यत्र दृष्टान्तमाह— यागस्य स्वर्गे प्रति संसिद्धे हेतुहेतुमद्भावे । तदनुपपत्तिं निरसितुमलौकिकापूर्वमपि क्लुसम् ॥ १५८॥

'ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत' इत्यत्र तृतीयाश्रुत्या यागस्य जनकत्वे काम्यमानतया स्वर्गस्य जन्यत्वे च बोधिते ऽपि भिन्नकाळीनयोस्तदयोगादेवता- प्रसादयागध्वंसादिना ऽत्र निर्वाहाभावादपूर्वेणैवानुपपत्तिनिरास इत्यादि तन्त्रान्तरेषु विस्तरः ॥ १५८॥

Even though it is accepted [on the authority of the Veda-s] that sacrifice (yāga) and heaven (svarga) are related [to each other] as antecedent and consequence, [an intermediary stage] Apūrva, not known to the world, has to be conceded so as to avoid the [apparent] absence of congruity [between the two]. (158)

असिन् प्रकरणे पूर्व वर्णितान् पञ्चदशार्थान् संगृह्यानुवदति— विद्यावर्णेयत्तोद्धारः कालस्तदुच्चारः । उत्पत्तिस्थानं तद्यत्नो रूपं स्थितिस्थानम् ॥ १५९॥ आकारः स्वं रूपं विभाव्यमर्थो ऽन्तरङ्गाणि ।

विद्यायां वर्णयत्ता अष्टपञ्चाशदूषा वर्णसंख्या। उद्धारः 'कोषीशः श्रीकण्ठारूढः ' इत्यादिनोक्तः । कालस्त्रिल्वोनैकत्रिंशन्मात्रात्मको विद्यायाः, एकल्वोना ऊनित्रंशन्मात्रा उच्चारणस्य । उच्चारणम् 'इत्येवं वर्णानाम् ' इत्यादिसार्धश्लोकत्रयेणोक्तम् । उत्पत्तिस्थानम् 'कण्ठे च कण्ठतालुनि ' इत्यत्रोक्तम् । यत्नो बाह्यश्चान्तरश्च । रूपादित्रयम् 'मल्यामिनिभम् ' इत्यादिनोक्तम् । स्वं रूपम् 'व्यष्टिसमष्टिविभेदात् ' इत्यादिनोक्तम् । विभाव्यमवस्थापञ्चकादि । अर्थो गायञ्चर्थादिरूपः । इमान्यन्तरङ्गत्वादु-पासकानामत्यावश्चिकानि ॥ १५९, १५९-॥

[A summary of the foregoing is now given—]

The number of letters contained in the Vidyā, Uddhāra (the process of drawing out), Kāla (Mātrā-

periods), pronunciation, places of origin, the [requisite] efforts, appearances, positions, shapes, form par excellence, the different states and meanings, these form the internal limbs of the Vidyā; (159, 159-)

ऋषयश्छन्दोदैत्रतिविनियोगा बीजशक्तिकीलानि ॥१६०॥ न्यासा ध्यानं नियमाः पूजादीनि बहिरङ्गाणि । बाह्यान्यङ्गानि पुनः प्रायो लोके प्रसिद्धकल्पानि॥१६१॥

क्षवयो हयप्रीवादयः । छन्दांसि पङ्कत्यादीनि । दैवतं त्रिपुरसुन्दरी । विनियोग इष्टार्थजनकत्वे । बीजं वाग्मवादि । शक्तिः परादिः । कीलकं कामराजादि । न्यासा ऋष्यादिन्यासजाल्म् । ध्यानम् 'अरुणां करुणा-तरिङ्कताक्षीम् ' इत्यादिना कथितम् । नियमाः पुण्ड्रेक्षुदण्डमक्षणवर्जनसंकल्पादयः । पूजाः पात्रासादनादिशान्तिस्तवान्ता नित्यादिभेदेन त्रिविधाः , परादिभेदादिष त्रिविधाः , केवलादिभेदात् पञ्चविधा अपि । आदिना होमतर्पणादिपरिग्रहः । एतानि बहिरङ्कत्वेनावश्यिकानि । प्रसिद्धकल्पानि, ईपन्न्यूनप्रसिद्धिमन्ति । प्रायः प्रसिद्धानीत्यर्थः । कल्पप्यत्ययः । तानि च प्रकाशवरिवस्याविधौ प्रपश्चितान्यस्माभिः । अतो ऽत्र ग्रन्थे नोक्तानीति भावः ॥ -१६०, १६१ ॥

While the sages (ṛṣi-s), metres (chandas-s), deities (devatā-s), application (viniyoga), Bīja-s, Śakti-s, Kīlaka-s, Nyāsa, Dhyāna, Niyama-s, Pūjā-s, etc. are its external limbs. The external limbs are, for the most part, well known to the world. (-160, 161)

# दुर्लभमान्तरमङ्गं प्रायो उन्तर्मुखजनैस्तदादसम् ।

तोषायेषा तेषामतः प्रदिष्टा रहस्यवरिवस्या ॥ १६२ ॥

अन्तर्मुखैर्विषयेष्वनासक्तचित्रैर्जनैः । प्रदिष्टोपदिष्टा, 'विद्ययोः प्रयि मुनिप्रदिष्टयोः' इति कालिदासप्रयोगात् ॥ १६२ ॥

The internal limbs, on the other hand, are most of them rarely understood. They should be pursued by aspirants (*upāsaka-s*). Hence, this work Rahasyavarivasyā, has been expounded for their delight. (162)

एतामुत्सुज्य जडैः क्रियमाणा बाह्यडम्बरोपास्तिः । प्राणविहीनेव तनुर्विगलितसूत्रेव पुत्तलिका ॥ १६३ ॥

बाह्यो डम्बरो ऽङ्गविस्तारो यस्यां सा । प्राणसूत्रयोरन्तरङ्गत्वात् तद-भावेन यथा तयोर्न कार्यक्षमता तथेति मावः ॥ १६३ ॥

The devotion of the unintelligent merely to the external ostentations [of the Śrīvidyā], losing sight of the essentials [as expounded in the work], is like the body in which life is extinct, or a marionette from which the strings have fallen away. (163)

बीजान्मूलं मूलात् क्षेत्रस्यान्तःस्थबाह्यविस्तारौ । यद्यप्यनयोः साम्यं प्राधान्यमथापि चान्तरङ्गस्य ॥ १६४॥

बीजात् कामकलारूपाद्धान्यादिरूपाच । मूलं वृक्षपादो मन्त्रश्च । श्लेत्रस्य शरीरस्य केदारस्य च । यद्यप्यनयोः साम्यं बीजजन्यत्वाविशेषात् ; तथापि 'अन्तरङ्गनाशे बाह्याङ्गसहितवृक्षनाशः, बाह्याङ्गमात्रनाशे ऽपि न वृक्षस्य न वान्तरङ्गस्य नाशः श्रह्यस्य प्रसिद्धत्वादिति भावः ॥ १६४॥

Out of the seed (Kāmakalābīja) evolves the root (mūla-mantra); out of the root evolve the parts of the plant [human body], above and below the soil [external and internal]. Though both of them are of equal importance, more importance has to be attached to the hidden [internal] parts. (164)

यद्यपीमान्यावश्यिकतरत्वादत्र प्रन्थे निबद्धानि, तथापि पाण्डित्य-बलादेतद्ग्रन्थावलोकनादेव गुरुमनपेक्ष्य स्वीकारः पापायेत्याह—

सद्गुरुकुलतः कृपया लब्धा कामानियं सूते । निजबुद्धिमात्रजन्या पापं कन्या यथा स्वीया ॥ १६५ ॥

पापं सूत इत्यन्वयः । सद्भुरोः 'सुन्दरः सुमुखः स्वस्थः' इत्यादि-तन्त्रराजोक्तलक्षणविशिष्टस्य । कृपया सेवाजनितप्रसादेन,

> 'पारंपर्यविहीना ये ज्ञानमात्रेण गर्विताः। तेषां समयलेपेन विकुर्वन्ति मरीचयः॥'

इति वचनात्। मरीचयो डाकिन्यादयः। विकुर्वन्ति धातुविकारप्रापणेन मारयन्तीत्यर्थः। कन्यापक्षे सद्भुरः श्वज्ञुरः॥ १६५॥

This Varivasyā [maid], duly courted by a person from the house of the Guru [father-in-law] with his grace, brings about the accomplishment of the heart's desires; while, if courted by one impelled by his own blind passions, she leads him into the path of sin [astray]. 165

'मङ्गलादीनि मङ्गलमध्यानि मङ्गलान्तानि हि शास्त्राणि प्रथन्ते । इति वचनादन्ते मङ्गलमारचयति—

अकथासनं ह-लक्षान्तरं समासाद्य मामकं ज्ञानम् । मामकमेत्रानन्दं मह्यं ददतो जयन्ति गुरुचरणाः॥ १६६॥

कथानां वाचामनासनमविषयम् । वाच्यकक्ष्यामतिकान्तमिति यावत् । हेति निश्चये । रुक्षस्य रुक्षणाया अन्तरमवकाशो यिसमस्तत् । पक्षे, सहस्रारपद्मकर्णिकामध्यगतित्रकोणरेखा आदिकादिथादिषोडशाणित्रयरूपाः, तन्मध्ये कोणेषु हकारादित्रयम् , तत्र तन्त्रेषु गुरुध्यानं कथितम् । तादृशमासनमित्यर्थः । मामकमात्माभिन्नम् ॥ १६६ ॥

May my venerable Guru triumph, who, seated on the triangle with the A, Ka and Tha series as its sides (akathāsana) with Ha, La and Kṣa at the angles, bestows on me Knowledge and Bliss, identical with the Ātman, which transcends all description and could at best be subject to Lakṣaṇā [indirectly comprehended]. (166)

गुरुचरणैकसहायो भास्कररायो जगन्मातुः । वरिवस्यातिरहस्यं वीरनमस्यं प्रजप्रन्थ ॥ १६७ ॥

वीरैः, अहमि रणाङ्गण इदमो वैरिणो नाशं कुर्वाणैः परापञ्चाशिकादौ प्रसिद्धैः। इति सर्वमनवद्यम् ॥ १६७ ॥

Bhāskararāya, having for his sole guide his venerable Guru's feet, wrote the Varivasyārahasya (the

secret of worship) of the World-Mother, adored by the valiant [who vanquish their opponent *idam* (the phenomenal world) on the field of *aham* (Ego)]. (167)

> वस्तु प्रस्तुतमस्तु निस्तुलमद्दःस्तोमास्तितावास्तु नो हस्तन्यस्तसमस्तपुस्तकभरध्यस्तासदेनस्ति । शस्तस्वस्तिकृदस्तदुस्तरतमः स्वस्तोकसौवस्तिकं गीस्तोयस्तनयित्नुसुस्तनयुगं वास्तोष्पतिप्रस्तुतम् ॥

इति श्रीमत्यदवाक्यप्रमाणपारावारपारीणसर्वतन्त्रस्वतन्त्रश्रीनृसिंहानन्दनाथ-चरणारविन्दमिलिन्देन श्रीमद्गम्भीररायभारतीदीक्षितात्मजेन भास्कररायापरनाम्ना भासुरानन्दनायेन प्रणीतं सन्याख्यानं वरिवस्यारहस्यं संपूर्णम्

### INDEX OF HALF VERSES

| •                                | <b>पुटसंख्या</b> |                                  | पुटलंख्या   |
|----------------------------------|------------------|----------------------------------|-------------|
| अकथादिकषोडश ०                    | ७९               | अस्याः स्वाभिन्नत्वं             | ९२          |
| अकथासनं हलक्ष०                   | १२६              | अहकारी शिवशक्ती                  | ५६          |
| अकारैं <b>र्दशसंख्या</b> कै:     | ६६               |                                  |             |
| अकुलादिकोन्मनान्त०               | <b>३</b> २       | आकार: स्वं रूपं                  | <b>१</b> २२ |
| अखिलार्थबोधनियम:                 | १२१              | आकृतिगणपाठेन                     | 00\$        |
| अत्यल्पमिदं कथितं                | ११३              | आ केदारादुदीच०                   | . 7         |
| अथ तार्तीये वर्ण०                | ४०               | आद्ये दश मध्ये ताः               | २२          |
| अय रोधिनी तदृर्ध्व               | १८               | आधारोत्यितनाद:                   | ₹७          |
| अथ वा सकलार्येष्वपि              | ११९              | आधारोत्थितनादस्य                 | ३०          |
| अथात: पूर्णगायत्र्या:            | ₹ €              | आनन्दैकघनत्वं यत्                | २८          |
| अध्ययनार्थकतेङ:                  | १०२              | आन्तरवृत्तेर्लयत:                | २७          |
| अध्युष्टनिमेष <del>ोत्त</del> र० | ₹:२              | आ प्राच: कामरूपाद्               | * **        |
| अन्त:करणचतुष्क०                  | २६               | <b>आवरणदे</b> वतानाम्            | હષ          |
| अन्त्यप्रथमे मध्यचतुर्थे         | ष्ष              | आसेचनकव्या <sup>द</sup> त्यादि ० | २१८         |
| अन्यतमैकावगती                    | ११९              | आस्तामन्या वृत्तिः               | ११८         |
| अन्येषां दर्णानां                | . १२             |                                  |             |
| अम्बयितव्योऽश्वरशः               | १०१              | इच्छादित्रिसमष्टि:               | ७६          |
| अयमेव कूटयोरपि                   | 900              | इति तु श्रीविद्यायाः             | 48          |
| अर्थमजानानां -                   | ३५               | इत्थं गुणगणकथनात्                | 995         |
| अर्थमयी शब्दमयी                  | Ę                | इत्थं नामित्रशतीवाच्यः           | 94          |
| अर्थानादरमाजां                   | ३६               | इत्यं ब्रह्म तटस्य०              | 188         |
| अर्था भवन्ति योगात्              | <b>९</b> .७      | इस्यं माता विद्या चकं            | ९०          |
| अर्थोऽप्यखण्डह्रप:               | ११८              | इत्येवं बोधयितुं                 | ११३         |

|                             | पुटसंख्या    |                           | पुटसंख्या  |
|-----------------------------|--------------|---------------------------|------------|
| इत्येवं वर्णानां स्थानं     | २०           | एतत्त्रितयाभिन्न:         | 66         |
| इन्द्रियदशकव्यव०            | २६           | एतत् पिण्डद्वितयं         | ५५         |
| इन्द्रियदशकेनान्तः          | ७७           | एतस्मादयमर्थः             | ११८        |
|                             |              | एतामुत्मृज्य जहै:         | १२४        |
| ईकार: प्रक्षिष्ठ:           | १०५          | एते सम्यक् कलयति          | १०५        |
| ईकारस्तस्यार्थः             | १०४          | एतौ लौ नयने यस्य          | ११०        |
| ई दीप्ताविति धातो:          | १०४          | एवं द्वादशसंख्यै:         | ८४         |
| ई व्यासाविति धातोः          | १०३          | एवं नवभियौंगात्           | ७६         |
| ईश्वरवाचीकार:               | <b>११</b> २  | एवं षड्भियोगात्           | 85         |
|                             |              | एवं सप्तत्रिंशसंख्याक०    | ६८         |
| उच्चिरिते नादे सित          | ३२           | एव <b>मवस्थाश्</b> न्य ०  | ३३         |
| उत्पत्तिस्थानं तद्यतः       | <b>१</b> २२  | एवमवान्तरवाक्यै:          | ११३        |
| उ <b>न्मन्यन्तर्लीनं</b>    | २ <b>१</b>   | एष महातत्त्वार्थ:         | ९२         |
| उन्मन्यां नीरूपं            | २८           | एषां गमनं प्रापणम्        | १०४        |
| उपमेयश्रकीवान्              | ३५           | एषाहंपदतुर्यस्वर०         | ५५         |
| उभयाङ्गसङ्गजन्यं            | ९१           | ऐक्येन नादमयता०           | ३०         |
| उमयोः समरसभावः              | १०१          |                           |            |
|                             |              | ककारत्रयव।च्यास्तु        | ६५         |
| <b>ऊर्ध्वाघोबिन्दुद्</b> य० | १८           | कण्ठे च कण्ठताङुनि        | <b>१</b> ५ |
|                             |              | कत्रितयादीकारात्          | ८६         |
| ऋषयश्छन्दोदैवत्०            | १२३          | कथमिव तस्मिञ्ज्ञाते       | 8          |
|                             |              | कन दीप्ताविति धातो:       | १०२        |
| एकलवोना ऊन०                 | · <b>२</b> २ | कमु कान्ताविति            | १०४        |
| एकस्यानेकार्था              | ११९          | कल्याण्येकाक्षर्या०       | ९५         |
| एकस्यानेकार्थे              | <b>१</b> २१  | कहयोर्लसयोर <sup>श्</sup> | १०१        |
| एकादश वाक्कूटे              | १४           | कामकलाभिश्चतसृभि:         | ६१         |
| एकारेण च तत्परचक्रे         | ८६           | कामयते स ककार:            | ₹७         |
| एकैकस्मिन् कर्मणि           | २४           | कामो योनि: कमला           |            |
| <b>एतत्त्रयसमृष्ट्यात्म</b> | ४२           | कूटदितये शेषं             | Yo         |
|                             |              | •                         |            |

# INDEX OF HALF VERSES

|                             | पुटसंख्या   |                         | पुटसंख्या    |
|-----------------------------|-------------|-------------------------|--------------|
| को विधिरेकारो हरिः          | १०९         | तदनुपपत्ति निरसितुम्    | १२१          |
| कौलिकार्थो रहस्यार्थ:       | ३६          | तदभेदं जीवगणे           | 883          |
| क्रमशोऽग्रिमक्टयुगे         | 109         | तदमेदो वर्णित:          | ₹ <b>१</b> ₹ |
| कोधीश: श्रीकण्ठारूढ:        | 9           | तदिदं चैतन्याभिव्यक्ति० | ३२           |
| क्रचनावान्तरवाक्यं          | १२०         | तदुपरि गतोऽर्घचन्द्रः   | १८           |
|                             |             | तद्भावनार्धचन्द्रादिकं  | 79           |
| गणपग्रहभादीनां              | ८५          | तद्योगादेव शिव:         | म्           |
| गणेशग्रहनक्षत्र०            | ८२          | तस्मादाराचकं द्वितीय॰   | १६           |
| <b>गायन्यर्थस्त्रपुरो</b> ० | ٧o          | तस्माललाटमध्यं          | ₹ €          |
| गुरुचरणैकसहाय:              | <b>१</b> २६ | तस्य लहर्याधिक्यं       | १०३          |
|                             |             | तस्य विशेष्यो म: स्यात् | १०५          |
| घटिता च परादिवाग्०          | .७९         | तस्यातिशयो लहरी         | 808          |
|                             |             | तस्या रूपद्वितय         | હ            |
| चकं विद्याक्षरैरेव          | 64          | ता एता: सकला अपि        | १००          |
| चतुरश्राणि लकारै:           | ८७          | तातीयीके रेफखाने        | 77           |
|                             |             | तिथिमितबिन्दुगणोत्तर०   | 99           |
| छन्दसि सर्वविधीनां          | 200         | तिर्थेग्बिन्दुद्धितये   | १८           |
|                             |             | तुर्यातीतावस्था सा      | २८           |
| जन्यजनकयोर्भेदा०            | ४७ -        | तुर्यावस्था चिदभि०      | २७           |
| जाग्रत्स्वमसुषुप्त्याख्य•   | ११३         | तेन गणेशादिमयः          | 66           |
| जीवातमपरमातमभ्यां           | ७९          | तेन प्रकाशकत्वात्       | ११०          |
|                             |             | तेनग्वेदात्मत्वं        | १०४          |
| डरलकसहवर्णा०                | . <b>.</b>  | तेनात्यमितानन्दं        | 880          |
| :                           |             | तेनाम्बामनुजगताम्       | ५५           |
| तज्ज्ञानार्थमुपायाः         | . 9         | तेषु न कोऽपि विवाद:     | \$ \$ 10     |
| तत्करणातः स्वस्मिन्         | ७४          | तेषु यदि शक्तिमकी       | <b>१</b> १७  |
| तसजनकैर्वणें:               | ६१          | तेष्वपि च सारभूताः      | . <b> </b>   |
| तत्तद्वर्णार्थेयं           | ९४          | तोषायेषा तेषामतः        | १२४          |
| तत्र प्रकाशस्यो हेतुः       | २६          | त्रिक्टवाच्यं मायायाः   | ४३           |

|                              | पुटसंख्या  |                                | पुटसंख्या   |
|------------------------------|------------|--------------------------------|-------------|
| त्रिपदी त्रिवर्णबोध्या       | ४०         | नार्थज्ञानविहीनं               | ३५          |
| त्रिभि: कूटै: क्रमाद्वाच्यम् | ४२         | निखिलजगत्संहत्री               | १०५         |
| त्रिरावृत्तैरियं विद्या      | ४६         | <b>निज</b> बुद्धिमात्रजन्या    | १२५         |
| त्रैलोवयमोहनाद्यै:           | ८२         | नैसर्गिकी स्फुरत्ता            | Ę           |
|                              |            | न्यासा ध्यानं नियमा:           | १२३         |
| दुर्लभमान्तरमङ्ग             | १२३        |                                |             |
| देव्या रूपान्तरत्वाच         | ८५         | पॅब्चचतु:शक्त्यनला             | 85          |
| देव्या रूपान्तरत्वेन         | ८२         | पञ्चचतुस्त्रिद्वयेक०           | ५६          |
| द्वादशषोडशदशभि:              | ९०         | पञ्चभिनीगकूर्माद्यै:           | " <b>७९</b> |
| द्विस्वरमध्यगतस्य            | १०९        | पञ्चानामपि भेदाभाव:            | ९०          |
| द्वैतीयीकं कूटं कथितं        | 9          | पञ्चाशद्भिर्वर्णै:             | ९०          |
| द्वैतीयीकं नादं तार्तीयेन    | २१         | पर्मशिवे निष्कलता              | ७४          |
| द्वैतीयीकद्वैतीयीक०          | १००        | पीठानि पुनर्गणिता०             | ८५          |
|                              |            | पुटघामतत्त्वपीठा •             | २३          |
| धातोर्बह्वर्थत्वाद्          | १०७        | पुरुषार्थानि=छद्भिः            | ₹ €         |
|                              |            | पृथ्वी मही लकार:               | ३७          |
| नक्षत्रत्वं च दशाकाराणां     | ८०         | प्रकृतिपुरुषगुणतस्वै:          | 90          |
| <b>नरपतिरविकाष्ठा</b> ०      | ७७         | प्रकृते तु सर्वबोधस्य          | ११९         |
| नव च मनोरथीश्च               | ३३         | यतिपदमर्थविशोष <b>०</b>        | 288         |
| नाडीनादाणीनां                | ₹ १        | भति <b>पाद्योऽत्रा कण्ठाद्</b> | ९९          |
| नाद: प्राथमिकस्तु            | २१         | प्रत्यक्षरस्व <b>रू</b> पाः    | २४          |
| नादस्तु पद्मरागवद्           | १८         | प्रथमेन तुल्यमन्त्यं           | १२          |
| नादान्तव्यापिकयो:            | २८         | प्रथमेऽष्टादश वर्णाः           | . १२        |
| नादान्तस्तिडदाभ:             | १८         | प्रलयाग्निनिमं प्रथमं          | १६          |
| नादान्तावधि नादः             | 3 8        | प्राणविहीनेव तनुः              | १२४         |
| नादाश्रक्रत्रितय०            | २५         | <b>प्राणात्ममानसानां</b>       | २९          |
| नामार्थः शब्दरूपार्थः        | ३६         | <b>प्राथमिककूटनादे</b>         | ३०          |
| नामैकदेशमात्रे नाम०          | <b>९</b> ६ | प्रादुर्भूते हिरण्य॰           | *           |
| नामोपरिथतिगम्यः              | <b>९</b> ६ | प्र <b>द्धादामीष्टदाने</b>     | ₹           |
|                              |            |                                |             |

#### INDEX OF HALF VERSES

|                             | पुटसंख्या   |                                              | पुटसंख्या    |
|-----------------------------|-------------|----------------------------------------------|--------------|
| बहुतरसमासयोगात्             | १०८         | माता निरुपमतेजोमय्याः                        | ७५           |
| बाह्यान्यङ्गानि पुनः        | <b>१</b> २३ | मात्राद्वितयोचार्या                          | <b>१</b> २.  |
| बिन्दुत्रयनादत्रय०          | ८०          | मामकमेवानन्दं                                | १२६          |
| बिग्दुभिरित्रभिरुच्यन्ते    | ६८          | मार्गेण परावृत्य                             | ९१           |
| बिन्दुरहितहृत्लेखा          | <b>१</b> २: | मालामणिवद्दर्णाः                             | १६           |
| बिन्दूद्गच्छत्त्र्यश्राकार० | १८          | मिश्रस्तु तत्समष्टिः                         | ५५           |
| बिन्दूभवति तमिन्दुं         | ५५          | मेलनत: पीठानि                                | ८५           |
| बिन्दोरर्ध मात्रा           | १२          |                                              |              |
| बिन्द्वर्धचन्द्ररोधन्य:     | १०          | यत्र प्रतिपदमर्थस्तान्                       | १२०          |
| बिन्द्वादिकसमनान्तं         | . २१        | यद्यप्यनयोः साम्यम्                          | १२४          |
| बिन्द्वादिनवकयोस्तु         | <b>२</b> १  | यद्वा गी:सकलब्रह्म०                          | ४३           |
| बिन्दादीनां नवानां तु       | १०          | यद्वा हस आनन्दः कः                           | १ <b>१०</b>  |
| बिसतन्वी तिडदाभा            | ९०          | यद्वा हृदि खेदहरे                            | १०५          |
| बीजान्मूलं मूलात्           | १२४         | यागस्य स्वर्गे प्रति                         | १२१          |
| ब्रह्मणि जगती जगति          | ७४          | यावन्मातृकमुदितानि                           | ८५           |
| ब्रह्मणि परे नियोज्यः       | •           | ये पुनरिह भावार्था०                          | १ <u>१</u> ७ |
| ब्रह्मादयस्त्रयोऽमी         | <b>૨</b> ૪  | ये ये यद्यजनकाः                              | ६४           |
| ब्रह्माचा अधिपतय:           | २४          |                                              | <b>ر</b> ع   |
| ब्रह्मेव शिवः शक्तिश्चेति   | १०१         | राशीभूताप्येषा तिसृणां<br>रूपानःतराणि बीजानि | ८<br>२३      |
|                             |             | रेखादलकोणगणैः                                | ८२           |
| मसानि वह्निविहीने           | ३५          | रेफान्तवर्णषट्कस्य                           | 99           |
| मावार्थः संप्रदायार्थः      | 3 €         | रेफे कामकलाणें                               | ₹ .          |
| मास्कररायेण गुरोः           | 38          | रीद्रीकिये शिवापणें                          | .82          |
| भित्वा मूलहृदाज्ञा०         | ९०          | (शिकित स्तानन                                |              |
| भुवनत्रयसं <b>ब</b> न्धात्  | ६४          | लक्षणया तत्र तिरोधान०                        | <b>११</b> २  |
| मध्येफालं बिन्दुदींपः       | १८          | वरिवस्यातिरहस्यं                             | <b>१</b> २६  |
| महाबाबयार्थ इत्यर्थाः       | ₹ €         |                                              | ३४           |
| मांसम <u>नुत्तर</u> रूढं    | 9           | वर्णद्वयमेलननः                               | १०३          |

|                                   | पुटसंख्या  |                           | पुटसंख्या  |
|-----------------------------------|------------|---------------------------|------------|
| वाकामशक्तिक्टै:                   | ९९         | शक्त्यन्तर्गतनादं         | 32         |
| वागर्थसृष्टिबोजं                  | ५५         | शक्त्यादीनां तु वपुद्धी०  | १८         |
| वागिन्द्रियरगम्ये                 | ९२         | शक्त्या लक्षणया वा        | 115        |
| वाग्मवक्टस्यार्थः                 | १०५        | शाक्तार्थः सामरस्यार्थः   | ₹€         |
| वामादिसप्तश <del>क्ती</del> नां   | ४६         | शान्ति: शक्तिश्च शंसुश्च  | <b></b>    |
| वामेच्छादिकशक्ति ०                | १०१        | शिवतो वियतो मुक्तं        | 9          |
| वामेच्छाद्याः षडीकारः             | ४६         | शिववचनेन भविष्यति         | ३१८        |
| वामेच्छे ब्रह्मभारत्यौ            | ४२         | <b>शिवशक्तिसामरस्यात्</b> | १०१        |
| विज्ञानकेवलाश्चेति                | ६५         | शिवहंसब्रह्मवियच्छकाः     | 9.         |
| विद्यायाः प्राणभूतः               | ६६         | शौर्यधनस्त्रीयशसाम्       | १०५        |
| विद्यावर्णेयत्तोद्धारः            | १२२        | श्रीविद्याकूटावयवेषु      | 38         |
| विधिहरिगिरिशेड्यत्वे              | ११०        | ~ •                       |            |
| विधिहरिगिरिशैरीङ्यं               | १०९        | षट्चकाणां प्रन्थीन्       | <b>३</b> १ |
| विधिहरिशिववचनाः                   | ११२        | षट्त्रिंशत्तत्त्वरूपा     | ४६         |
| विश्वसिसृक्षावशत:                 | ५५         | षट्त्रिंशत्तत्त्वानां     | ६८         |
| <b>वृत्त</b> त्रयधरणीत्रय०        | ८३         |                           | •          |
| वैदनमेव सुषुप्तिः                 | २७         | संशोपात् सारोक्ते:        | १०८        |
| वेदे बहुश: स्वीकृतम्              | १२१        | सं भोगसाधनं               | १०४        |
| वेदेषु चतुर्ष्वपि परम्            | ૭          | संमेलनेन शबलं             | २ <b>१</b> |
| वेघोभारत्यी माधव०                 | ९९         | संहत्यैकत्रिंशन्मात्राः   | १४         |
| <b>न्यवहरति न</b> तु प्रकटं       | ۷          | संहत्येकल्वोन:            | १२         |
| <b>व्यष्टिसमष्टिविभेदाद</b> स्यां | २२         | सकलकलाभि; सहितं           | 222        |
| व्यष्टिसमष्टिविभेदाद् बीज०        | ₹ 0        | सकलपदं जीवपरं             | . ११३      |
| व्यापिका समनोत्मन्य:              | ₹ 0        | सक्छान्तेन पदेन           | १०५        |
| <b>व्योमिन चिन्छ</b> िरामण्डल०    | 9,8        | स जयति महान् प्रकाशः      | , ,        |
| व्योमादि जनकहकर <b>०</b>          | ५६         | सद्गुरकुलत: ऋपया          | १२५        |
| न्योम्नोऽप्युपरि स्थिति०          | ९२         | सप्तिरितरैश्चकै:          | <b>८</b> ३ |
|                                   | 4          | समनागतमुन्मन्याम्         | ₹<br>₹     |
| शक्तेर्मध्ये तछय०                 | <b>३</b> १ | सर्वान्तर्यामि दधद्वर्गः  | <br>३७     |

|                                    | INDEX OF   | HALF VERSES                    | १३५            |
|------------------------------------|------------|--------------------------------|----------------|
|                                    | पुटसंख्या  |                                | पुटसंख्या      |
| सवितुर्वरेण्यमिति वै               | ७ ६        | स्पृष्टविवाराद्यान्तर ०        |                |
| साक्षाद्विचैवेषा                   | ९२         | <b>स्फुरण</b> प्रकाशह्यपौ      | <b>પૃ</b> ષ્   |
| सा तातीयेकार।द्वोध्यापि            | २६         | स्वयमपि तत्पानवशात्            | <br>९१         |
| सामानाधिकरण्यात्                   | ११३        | `                              |                |
| सामानाधिकरण्यादीका०                | १००        | हन हिंसायामिति हं              | १०४            |
| सार्घा अष्टौ राक्ती                | 48         | हस आनन्द: सत्यं                | ११२            |
| साव स्यं विजेया यत्परि०            | Ę          | हसकं तु हसद्भदनं               | ११०            |
| सिद्धे प्रमाणदादर्थे               | १२१        | <b>ह</b> छेखाकामकला ०          | <br>૨ <b>૫</b> |
| सिद्धै: कथितेऽर्थेऽस्मिन्          | १०७        | हृक्षेखानां त्रितयं            | 3              |
| <del>पृष्टिस्थितिभङ्गात्मक</del> ० | ११२        | हृ छेखाभि <b>स्</b> तत्परचक्र० | ८६             |
| मृष्टिस्थितिसंहार ०                | <b>२</b> २ | हृक्लेखाभिस्तिमृभि:            | ر بر<br>دو     |
| सैवोर्ध्वबि <b>न्</b> दुहीन०       | १८         | हृक्षेखायाः स्वरूपं तु         | 80             |
| स्थितिसंहृतिचके द्वे               | 28         | ह्रीमिति नाम विशेष्यं          | <b>१</b> ०९    |

#### INDEX OF QUOTATIONS

[The following abbreviations are used in this Index:

ऋ० सं०=ऋग्वेदतंहिता; ए० को०=एकाक्षरकोशः; क० उ०=कठोपनिषत्; का० म०=कादिमतम्; छा० उ०=छान्दोग्योपनिषत्; त्रा० त०=
ज्ञानार्णवतन्त्रम्; त० ०=तन्त्रराजतन्त्रम्; तै० उ०=तैत्तिरीयोपनिषत्; तै० प्रा०
=तैत्तिरीयप्रातिशाख्यम्; तै० ब्रा०=तैत्तिरीयब्राह्मणम्; वि० ता०=त्रिपुरातापिन्युपनिषत्; धा०=धातुपाठः; नाम०=नामिलङ्गानुशासनम्; पा० स्०=पाणिनस्त्रम्; वृ० उ०=बृहदारण्यकोपनिषत्; ब० स्०=ब्रह्मस्त्रम्; म० गी०=
भगवद्गीता; म० भा०=महाभाष्यम्; मु० उ०=मुण्डकोपनिषत्; यो०=योगिनीहृदयम्; यो० व्या०=योगिनीहृदयव्याख्या; ल० ति०=लिलतात्रशती; ल० स०=
लिलतासहस्रनाम; वा० त०=वामकेश्वरतन्त्रम्; वि० प०=विरूपाक्षपञ्चाशिका;
क्ष्रो०=वरिवस्यारहस्यक्षोकसंख्या; सौ०=सौन्दर्यल्हरी]

|                                              | पुटसंख्या      |
|----------------------------------------------|----------------|
| अं आं सी:                                    | ६७             |
| अकार: सर्ववर्णाध्य: (यो० व्या० 2. 63)        | ५०             |
| अकारो ब्रह्मविष्ण्वीद्यः (नानार्थरत्नमाला 1) | ९४, <b>१०९</b> |
| अकुले विषुसंशे च (यो॰ 1. 25)                 | , ३३           |
| अक्षराणामकारोऽस्मि (भ० गी० 10. 33)           | ५०             |
| अक्षरार्थी हि भावार्थ: (यो॰ 2. 16)           | ४२             |
| अक्षीणि मे दर्शनीयानि (म० भा० 1. 4. 21)      | ६३, ८८         |
| अभिमीळे पुरोहितम् (ऋ॰ सं॰ 1. 1. 1)           | १०९            |
| अग्न्यादिद्वादशान्तेषु (यो० 3. 177)          | २८             |
| अब्राह्मम् (मु॰ उ॰ 1. 1. 6)                  | 89             |
| अङ्कानां वामतो गति:                          | ८६, ९७         |
| अज्ज्यञ्जनबिन्दुत्रय० (कामकलाविलास: 18)      | ७२             |
| अणो(णीयान् महतो (क० उ० 2. 20)                | ९३             |

|                                                  | पुटसंख्या                               |
|--------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| अत: सूक्ष्मतम: काल: (यो० व्या० 1.28)             | १३                                      |
| अत्यस्पमिदं कथितं (स्त्रो० 146)                  | ११६                                     |
| अनमाविव शुष्कैधो (म० भा० 1.1.1)                  | ३५                                      |
| अनयो: सामरस्यं यत् (यो० व्या० २. 63)             | 40                                      |
| अनाहताद्याधारान्तं (यो० 3. 184)                  | ३०                                      |
| अनिर्देश्यम् (क० उ० 5. 14)                       | ४९                                      |
| अनुदात्तोपदेश० (पा॰ सू॰ 6. 4. 37)                | १०४                                     |
| अनुस्वार: (तै॰ प्रा॰ 21. 6)                      | ७१                                      |
| अनुस्तारो विसर्गश्च (पाणिनीयशिक्षा ५)            | 2.8                                     |
| अन्तरङ्गनाशे                                     | १२५                                     |
| अन्यायश्चानेकशब्दत्वम् (मीमांसास्त्रम् 1. 3. 26) | ં ૧૨                                    |
| अन्येद्रादशिभविणें; (यो० 2. 65)                  | ۷۶ -                                    |
| अपदानं कर्म वृत्तं (नाम० सं० 3)                  | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| अमृतादियुता: सम्यग् (यो० 3. 34)                  | \<br>\\                                 |
| अरुणां करुणातरङ्किताक्षीम् (ध्यानश्लोकः)         | १२३                                     |
| अर्थोऽभिधेयरैवस्तु० (नाम० नाना० ८६)              | વધ                                      |
| अर्धचन्द्रश्च बिन्दुश्च (ज्ञा० त० 10. 31)        | 28                                      |
| अर्बुइमब्दं खर्ब० (लीलावती 10)                   | ९८                                      |
| अशब्दमस्पर्शम् (क० उ० ३. 15)                     | ४९, ९३                                  |
| अगुद्धगुद्धमिश्राणां (यो० 2. 43)                 | ÷ 33° § 4                               |
| अशेषती जगत् कृत्स्न                              | * \<br>* \                              |
| अस्तिभवन्तीपरः (कात्यायनवार्त्तिकम् 2. 3. 1)     | . 88                                    |
| अस्पर्शम् (क॰ उ॰ 3. 15)                          | ४९<br>४९                                |
| अइमिति स एक उक्तो (वि० प० 2. 10)                 | ५२                                      |
| अहमित्येकमद्भैतं                                 |                                         |
| अहमि प्रलयं कुर्वन् (परापञ्चाशिका 50)            | <b>40</b>                               |
| अहमेवाधस्तात् (छा० उ० ७. २५. १)                  | 82                                      |
| ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( )          | : ५२                                    |
| आचार्यवान पुरुषो वेद (छा० उ० 6. 14. 2)           | ٤                                       |
|                                                  |                                         |

|                                                 | पुटसंख्या |
|-------------------------------------------------|-----------|
| बाज्ञायां घातुनाथाश्च (यो० 3.33)                | ٥٤        |
| आत्मकृते: परिणामात् (ब॰ सू॰ 1. 4. 26)           | ų         |
| आत्मन: स्फुरणं पश्चेद् (यो॰ 1. 36)              | 888       |
| आत्मा वै पुत्रनामासि (एकाम्रिकाण्डम् 2. 12. 11) | ५१        |
| आद्यं वाग्भवमुचार्य (ज्ञा० त० 10. 17)           | ६७        |
| आद्यां शक्ति भावयन्तो (यो॰ 2. 25)               | 86        |
| आधारोत्थितन!दे तु (यो० 3. 183)                  | ३०        |
| इङ् अध्ययने (घा॰ अदा॰ 1046)                     | १०३       |
| इच्छाज्ञानाक्रियारूप (यो० 2. 55)                | ८७        |
| इच्छा दिार:प्रदेशेऽथ (यो० व्या० 2. 57)          | ७६        |
| इटिकटकटी गती (धा॰ भ्वा॰ 318-20)                 | ३९, १०७   |
| इत्येवं वर्णानां (स्त्रो० 27)                   | १२२       |
| इन्द्रेऽपि लोचने ल: स्यात् (ए० को० 29)          | 222       |
| ईड स्तुतौ (धा॰ अदा॰ 1019)                       | १०९       |
| ई दीम़ौ (स्रो॰ 126)                             | १०€       |
| ईश्वरता कर्तृत्वं (वि० प <b>०</b> 1. 8)         | ų         |
| उत्पन्नं भावयेद्देवि (यो० 2. 39)                | ६२        |
| ऋतंभरा तत्र प्रज्ञा (योगस्त्रम् 1. 48)          | SX        |
| एक: सन्नेव पुरुषो (यो॰ 2. 45)                   | ६६        |
| एकदशशतसहस्र० (लीलावती 10)                       | ९८        |
| एकमात्रो भवेद्ध्रस्वो (रूपावतार: पृ० 4)         | <i>१३</i> |
| एकमेवाद्वितीयम् (छा० उ० 6. 2. 1)                | . 4       |
| एकार उच्यते विष्णु: (ए० को० 4)                  | १०९       |
| एतद्भिन्नाक्षरं त्रिन्दुः (वररुचिपरिभाषा)       | ८६        |

### VARIVASYĀ-RAHASYA

|                                                   |     | पुटसंख्या    |
|---------------------------------------------------|-----|--------------|
| एतानि वाच्यरूपाणि (यो० 1. 48)                     |     | <b>१</b> १५  |
| प्तेऽहंताया: किल (वि॰ प॰ 1. 8)                    | • . | પ            |
| एवं विश्वप्रथाकारा (यो॰ 2.,67)                    |     | ८५           |
| एष वै सप्तदशः (तै० ब्रा॰ 1. 3. 3)                 | · · | 46           |
|                                                   |     |              |
| भौकारं पृच्छाभः (गोपथब्राह्मणम् 1.24)             | •   | ९४           |
| ओं तत् सदिति निर्देशो (म० गी० 17. 23)             | * * | ₹ <b>७</b>   |
| ओजापूकानाम्                                       |     | 24           |
|                                                   |     |              |
| र्क ब्रह्म (छा० उ० 4. 10. 5)                      | •   | ३७           |
| क: प्रजापतिरुद्दिष्ट: (ए० को० 5)                  |     | १०९          |
| ककाररूपा कल्याणी (ल० त्रि० 1)                     |     | , , ,<br>, , |
| कण्ठाधः कटिपर्यन्त० (छ० स० ८६)                    |     | \$ <b>\$</b> |
| कण्ठे च कण्ठताछुनि (श्लो॰ 19)                     |     | १२२          |
| कत्रयं हद्दयं चैव (ल० त्रि० फ० 9)                 |     | १०२          |
| कस्त्वमित्यहमिति (नृसिंहोत्तरतापिन्युपनिषत् 7. 4) |     | 42           |
| कामयते कामी जायते (त्रि॰ ता॰ 1. 7)                | •   | . ५५<br>३८   |
| कामो योनि: कमला (त्रिपुरोपनिषत् 8)                |     |              |
| कामो रविरमीषोमात्मकः                              |     | ८, ११०       |
| कार्यकारणभावेन (यो० 2. 38)                        |     | ५१           |
| कार्यादिचादन्बन्धं (म॰ मा॰ 3. 3. 1)               |     | 40           |
| कुटिलारूपके तस्या: (यो॰ 2. 21)                    |     | १०८          |
| कुमार्यास्तु तृतीयं तु (ज्ञा॰ त॰ 10. 17)          |     | ५३           |
| कुदंखुर्दगुर्दगुद (घा॰ भ्वा॰ 21-2)                |     | ६७           |
| क्टत्रयात्मिकां देवीं (यो॰ 2. 25)                 |     | <b>१</b> ०७  |
| क्टित्रितययुक्तस्य (यो॰ 1. 48)                    |     | ४७           |
| कियापादगता ह्यस्या: (यो० व्या० 2. 57)             |     | <b>११</b> ५  |
| कोषीशः श्रीकण्डारूढः (स्त्रो० ९)                  | •   | ७६           |
| कोषीशत्रितयेनास्य (यो० 2. 43)                     |     | <b>१२</b> २  |
|                                                   |     | <b>. ६</b> ६ |

# INDEX OF QUOTATIONS

|                                                   | पुटसंख्या  |
|---------------------------------------------------|------------|
| कचित् प्रवृत्तिः कचिदप्रवृत्तिः                   | १०७        |
|                                                   |            |
| गणेशप्रहनक्षत्र० (त० रा०)                         | હવ         |
| गायन्या च समारम्भ: (देवीभागवतन्याख्या 1. 1. 1)    | 8.8        |
| गुणा: पञ्चदशाख्याता (यो० 2. 30)                   | ५९         |
| गुणानामपि वाचकम् (यो० 2. 37)                      | ५९         |
| गुरुर्छघुर्गली च                                  | ९६         |
| गुरोर्लक्षणमेतावत् (का० म०)                       | ५२         |
| गुहा त्रीणि निहिता (ऋ० सं० 1. 164. 45)            | ४९         |
| गूढोऽस्मा (क० उ० ३. 12)                           | १०८        |
| प्राह्यत्वं प्राहकत्वं च (वाक्यपदीयम् 1. 55)      | 94         |
|                                                   |            |
| चतुः शतमुःकृति: (पिङ्गलस्त्रम् ४. 1)              | 46         |
| चतुःषष्टिस्तदृर्ध्वे तु (यो॰ 1. 34)               | <b>१</b> ३ |
| चतुरश्छयतावाद्यक्षर॰ (कात्यायनवात्तिकम् 5. 2. 51) | . 46       |
| चतुर्विशत्यक्षरा <b>(छा</b> ० उ० 3. 16. 1)        | ७२         |
| चत्वार ई बिभ्रति (ऋ० सं० 5. 47. 4)                | 6          |
| चत्वारि वाक्परिमिता (ऋ० सं० 1. 164. 45)           | ११, ४९     |
| चरमाङ्कमारभ्य (परिभाषा)                           | ९८         |
| चलत्ता संस्थितस्य तु (यो० 2. 23)                  | ४६         |
| चितिश्चेत्यं च चैतन्यं (यो० व्या० 1.54)           | ६५         |
|                                                   | * .        |
| छन्दांसि जित्तरे तस्मात् (ऋ० सं० 10. 90. 7)       | ?          |
| •                                                 |            |
| जन्माद्यस्य यतोऽन्वयात् (भागवतम् 1. 1. 1)         | 88         |
| जलिभान्त्यं मध्यं (लीलावती 11)                    | ९८         |
| जीव: कला शरीरं च (यो० व्या० 1.54)                 | <b>E</b> q |
| <b>सातुर्ज्ञानमयाकार</b> (यो० 2. 20)              | **         |
| ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो                          | १२१        |

#### VARIVASYĀ-RAHASYA

|                                                       | पुटसंख्या                             |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| अमन्ताड्डः (उणादिस्त्रम् 119)                         | १०३                                   |
| 2.2                                                   |                                       |
| किती (पा॰ सू॰ 1. 1. 46)                               | ६६                                    |
|                                                       | •                                     |
| द्ये महेश: समाख्यात: (ए० को० 18)                      | ११२                                   |
| ग <b>दे</b> रूपेंपेणवीशे                              |                                       |
|                                                       | ११५                                   |
| गेरनिटि (पा॰ सू॰ 6. 4. 51)                            | १०३                                   |
| तं त्वीपनिषदं पुरुषं (बृ० उ० 3. 9. 26)                | _                                     |
|                                                       | ₹                                     |
| तःर्थकस्यायिश्चास्तुत                                 | ११५                                   |
| तत्तद्वर्णस्वरूपेयं (श्लो॰ 95)                        | ९५                                    |
| तत्त्वमिस (छा० उ० ६. ८. ७)                            | ११३                                   |
| तस्वातीतस्वभावा च (यो० 2. 34)                         | ६९                                    |
| तत्परस्य शतांशस्तु (यो॰ व्या॰ 3. 188)                 | <b>₹</b> ₹                            |
| त्तरपरस्वरम् (तै॰ प्रा॰ 21.2)                         | 9                                     |
| तत्प्रथाप्रसराश्चेष० (यो० 2. 19)                      | **                                    |
| तरप्रसादाच शिष्योऽपि (यो॰ 2. 68)                      | ૮९                                    |
| तत् सवितु: (त्रि॰ ता॰ 1. 8)                           | 6                                     |
| तथैव सर्वशब्दानाम् (वाक्यपदीयम् 1. 55)                | <b>९</b> ५                            |
| तदासेचनकं तृप्ते: (नाम० विशे० 53)                     | 119                                   |
| तदिति परमात्मा (त्रि॰ ता॰ 1. 16)                      | 80                                    |
| तिदेति ब्रह्म शाश्वतम् (त्रि॰ ता॰ 1. 16)              | ₹9                                    |
| तदैक्षत बहु स्यां (छा० उ० ६. २. ३)                    | <b>१</b> ७                            |
| तद्यथास्मिन्नाकारो (बृ० ७० 4. 13. 19)                 | ११४                                   |
| तद्वा एतद्वसाद्वयम् (नृसिंहोत्तरतापिन्युपनिषत् 9. 17) | 42                                    |
| तिद्विज्ञानार्थं स गुरुम् (मु० उ० 1. 2. 12)           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| तमूकरणे तक्ष: (पा॰ सू॰ 3. 1. 76)                      | 60 \$                                 |
| तन्मर्यी परमानन्द० (यो० 2. 18)                        | 88                                    |

| INDEX OF QUOTATIONS                                | १४३         |
|----------------------------------------------------|-------------|
|                                                    | पुटसंख्या   |
| तयोर्विमर्श ईकार:                                  | ११५         |
| तस्माद्भगों देवस्य (त्रि॰ ता॰ 1. 12)               | 36          |
| तस्य त्रिंशत्तमो भाग: (यो० व्या० 3. 188)           | ३३          |
| तस्यां परिणतायां तु (वा॰ त॰ 4.5)                   | ધ્          |
| तस्याश्चार्थस्तु कथितः                             | ११७         |
| ते विभवत्यन्ता: पदम् (न्यायसूत्रम् 2. 2. 57)       | ( )         |
| तेषां कारणरूपेण (यो० 2. 37)                        | <b>Ę</b> ?  |
| तेषां समयलोपेन (यो० 2. 81)                         | <b>१</b> २५ |
| तेषां समष्टिरूपेण पराशक्तिं (यो॰ 2. 24)            | ४७          |
| तेषां समष्टिरूपेण परा शक्तिस्तु (यो० 2. 20)        | 88          |
| त्रिकोणा शक्तिरेकारेण (त्रि॰ ता॰ 1. 10)            | 36          |
| त्रिमात्रस्तु प्छतो जेय: (रूपावतार: पृ० 4)         | १३          |
| <b>त्रि</b> षष्टिश्चतु:षष्टिर्वा (पाणिनीयदिक्षा 3) | १०          |
| रवं कामाम्रानप्रशब्यो                              | ११५         |
| त्वं वा अहमहं वे त्वम् (ऐतरेयके)                   | ५२          |
| त्वगमृद्धांसमेदोऽस्थि० (अष्टाङ्गहृदयम् 1. 1. 13)   | <b>SO</b>   |
| स्विय परिणतायाम् (सौ० 35)                          | Ę           |
| र <b>स्</b> तोगशेत्कृषजञ्ज                         | ११५         |
| दले दले तु यः कालः (यो० न्या० 1. 28)               | १३          |
| दश संपद्यन्ते (तैत्तिरीयसंहिता 6. 1. 9)            | ६०          |
| दीपाकारोऽर्धमात्रश्च (यो० 1. 28)                   | <b>१</b> ३  |
| देवतारथगोमूक: (यो० व्या० 2. 83)                    | ११५         |
| देवीं मन्त्रमयीं नौमि (त० रा०)                     | ७५          |
| देवो मध्यवर्ती (त्रि॰ ता॰ 1. 12)                   | ३८          |
| देव्या देहो यथा प्रोक्त: (यो॰ 2. 67)               | ८९          |
| देशकालानवन्छिन्नं (यो० 1. 35)                      | <b>१</b> ३  |
| द्वयोश्वास्य स्वरकोः (ऋक्प्रातिशाख्यम् 1. 10)      | १०९         |
| <b>द्वादशा</b> र्म्त ललाटोर्ध्व                    | 44.         |

|                                                      | पुटसंख्या   |
|------------------------------------------------------|-------------|
| द्वितीयाद्वे भयं भवति (बृ० उ० 1. 4. 2)               | ৬४          |
| द्वयङ्कुलोध्वे शिरोदेशं                              | 98          |
| 1 10)                                                |             |
| घरो धीत्येवं धार्यते (त्रि॰ ता॰ 1. 12)               | 36          |
| धर्माधर्मस्य वाच्यस्य (यो० 2. 23)                    | ४६          |
| िषयो यो नः प्रचोदयात् (त्रि॰ ता॰ 1. 14)              | · <b>३९</b> |
| ध्यायतोऽनुत्तरे                                      | २८          |
| ध्रादिपर: (पिङ्गलस्त्रम् 1. 11)                      | ७१          |
| न खलु कुशल: स्पन्दितुमपि (सी॰ 1)                     | ४५          |
| न तत्र सूर्यो भाति (क० उ० 5. 15)                     | ४, ७६       |
| निलनीपत्रसंहत्या: (यो॰ व्या॰ 1. 28)                  | १३          |
| नलोपो नञ: (पा० सू० 6. 3. 73)                         | 98          |
| नवरसरुचिराम् (काव्यप्रकाश: 1. 1)                     | 80          |
| नवाक्षरो महामेरु: (ज्ञा० त० 12. 1)                   | 90          |
| न शिल्पादिश्चानयुक्ते (ल० त्रि० फ० 26)               | ¥           |
| नश्चापदान्तस्य झलि (पा॰ सू॰ 8. 3. 24)                | ७१          |
| नादित्रतयबोधनाः (यो० 2. 46)                          | ७३          |
| नान्तस्थापरमसवर्णम् (तै॰ प्रा॰ 21. 7)                | 90          |
| ान्यत् किंचन मिषत् (ऐतरेयोपनिषत् 1.1)                | ४५          |
| नामधेयं च नाम च (नाम० शब्द० 8)                       | ९४          |
| नाम प्राकाश्यसंभाव्य० (नाम० नाना० 251)               | 98          |
| नामरूपे व्याकरवाणि (छा० उ० 6. 3. 2)                  | ४५          |
| नामैकदेशे नामग्रहणम् (न्याय:)                        | ९६          |
| निर्विचारवैशारद्ये (योगसूत्रम् 1. 47)                | 86          |
| निसर्गपुन्दरीं देवीं (यो० 2. 18)                     | 88          |
| नेह नानास्ति किंचन (बृ॰ उ॰ 4. 4. 19)                 | ų           |
| न्यग्रोघोदुम्बरोऽश्वत्थः (विष्णुसहस्रनाम, स्रो० 101) | २०८         |
| पञ्चमिश्च तथा षड्भिः (यो० 2. 32)                     | ५९, ७२      |

| INDEX OF QUOTATIONS                                 | १४५              |
|-----------------------------------------------------|------------------|
|                                                     | पुटसंख्या        |
| <b>द्व</b> शक्तिचतुर्वेह्नि० (यो० 1. 74)            | CX               |
| तिमेकादशं कृषि (ऋ० सं० 10. 85. 45)                  | <b>५</b> १       |
| दमभ्यधिकामावात् (श्लोकवात्तिकम् , शब्द० 107)        | ६३               |
| योधरीभूतचतुःसमुद्रां (रघुवंदा: 2. 3)                | <i>66</i>        |
| रे षष्ठं हाक्षरं (अन्यव्याख्या)                     | ६२               |
| राकमपरी सुङ्क्ते (परापञ्चाशिका 51)                  | ४२               |
| होरजसे साबदोम् (त्रि॰ ता॰ 1.2)                      | ८, ३९            |
| ारोरजास्ते पञ्चम: (तै० ब्रा० 3. 7. 7)               | ₹ ₹              |
| द्यूनां समजोऽन्येषां (नाम० सिं० 42)                 | ₹                |
| द्य: पञ्च याद्यष्ट (बररुचिपरिभाषा)                  | ८६               |
| ादा में सुकुमारा: (म॰ भा॰ 1. 4. 21)                 | ६३               |
| रंपर्यविहीना ये (यो॰ 2. 81)                         | <b>१</b> २५      |
| रि मध्ये षष्ठया वा (पा० स्० 2. 1. 18)               | \$6              |
| <b>ट्रधा</b> म (स्त्रो० 33)                         | ११५, <b>११</b> ६ |
| नर्गुहासकला (त्रिपुरोपनिषत् 8)                      | 6                |
| मान् स्त्रिया (पा० स्० 1. 2. 67)                    | १००              |
| हरा वत्सानामपाकर्तो: (आपस्तम्बश्रीतसूत्रम् 4. 2. 3) | 36               |
| पुरुषादिकमायान्तं (यो० व्या० 1. <del>4</del> 6)     | ६८               |
| बोदरादीनि यथोप० (पा० सू० 6. 3. 109)                 | १०७              |
| प्रकृतिश्च प्रतिज्ञा० (ब्र० सू० 1. 4. 23)           | 4                |
| प्रधानं तेजसो रूपं (यो॰ 2. 40)                      | ६०, ६३           |
| ायोगदारणा वैयाकरणा <del>ः</del>                     | १०६              |
| प्रलयाभिनिमम् (स्त्रो॰ 20)                          | <b>१</b> २२      |
| पस्तावदेशकालादे: (कान्यप्रकाश: 3. 2)                | ११७              |
| पाणभूत: स्थितो देवि (यो॰ 2. 44)                     | ६६               |
| पातिपदिकाद्धात्वर्थे (गणपाठ: 203)                   | १०३              |
| बन्धनं योनिमुद्रायाः (का॰ म०)                       | ५२               |
| बहु स्यां प्रजायेय (तै० उ० 2. 6)                    | <b> </b>         |

|                                                   | पुटसंख्या   |
|---------------------------------------------------|-------------|
| बिन्दुत्रययुतैर्जीतं (यो० 2. 54)                  | واح         |
| बिन्दुद्रयान्तरालस्थ० (यो० 1. 32)                 | १९          |
| बिन्दुद्रयान्तरे दण्डः (यो० 1. 30)                | १९          |
| बिन्दुभिस्त्रिभरुन्यन्ते (स्त्रो० 79)             | ७३          |
| बीजबिन्दुध्वनीनां च (यो॰ 2. 64)                   | १०,८०       |
| बुद्धि या न: प्रचोदयात् (देवीमागवतम् 1. 1)        | ४१          |
| ब्रह्म वा इदमप्र आसीत् (बृ० उ० 1.4.11)            | ५२          |
| ब्रह्म वेद ब्रह्मेव <sup>-</sup> (मु॰ उ॰ 3. 2. 9) | ९३          |
| ब्रह्माण्डादि कटाहान्तं (वा० त० 1.6)              | ३८, ६७      |
|                                                   |             |
| भजन्ते वर्णास्ते तव (सौ॰ 32)                      | ९६          |
| भर्गो देवस्य (त्रि॰ ता॰ 1. 12)                    | ३८, ४०      |
| मवेद् गुणवतां बीजं (यो० 2. 37)                    | 46          |
| भारत्यादिभिर्योगिनीभिः (अमृतानन्दयोगी)            | ४२          |
| भावः सत्तास्वभाव॰ (नाम॰ नाना॰ 207)                | ५५          |
| भीमो भीमसेन:                                      | ९६          |
| भुवनत्रयसंबन्धात् (यो० 2. 42)                     | ६५          |
| भूमण्डलमेवोक्तं (त्रि॰ ता॰ 1. 13)                 | ३९          |
| भूमिश्चन्द्र: शिवो माया (शा० त० 10. 30)           | ११          |
| मङ्गलादीनि मङ्गल० (म० मा० 1.1.1)                  | <b>१</b> २६ |
| मण्डलत्रययुक्तं तु (यो० 2. 54)                    | 20          |
| मध्यप्राणप्रथारूप० (यो० 2. 22)                    | 48          |
| मध्यबिन्दुविसर्गान्त: (यो० 2. 21)                 | ५३          |
| मध्यमे मन्त्रिपण्डे तु (यो० 2. 22)                | 48          |
| मनस्त्वं व्योम त्वम् (सौ॰ 35)                     | Ę           |
| महात्रिपुरसुन्दर्याः (ज्ञा॰ त॰ 10. 31)            | 22          |
| महामायात्रयेणापि (यो॰ 2. 38)                      | ६२          |
| -माङ माने (घा० जु॰ 1088)                          | १०३         |

| INDEX OF QUOTATIONS                          | १४७           |
|----------------------------------------------|---------------|
|                                              | पुटसंख्या     |
| मायामात्रमिदं द्वैतम् (गौडपादकारिका 1. 17)   | ٩             |
| मिथ्याजगदिषष्ठाना (ल० स० 193)                | Ę             |
| मुखं व्यादाय स्वपिति                         | ४५            |
| मुखे सूर्येऽपि क: स्मृत: (ए० को० 13)         | 222           |
| मूलमन्त्रात्मिका मूल० (ल० स० 87)             | 99            |
| मोऽनुस्वारः (पा॰ सू॰ ८. ३. २३)               | ७१            |
| यतो वा इमानि भूतानि (तै॰ उ॰ 3.1)             | ११२, ११३      |
| यतो वाचो निवर्तन्ते (तै० उ० 2. 4)            | ३९, ५०, ९३    |
| यथा खरश्चन्दनभारवाही                         | ३५            |
| यदक्षरैकमात्रेऽपि (वा० त० 1. 3)              | 6             |
| यदधीतमविज्ञातं (म० भा० 1. 1. 1)              | <b>34</b>     |
| यदेकादशमाधारं (वा० त० 1. 6)                  | ८, ३८, ६७, ८७ |
| यस्य नि:श्वसितं वेदाः (ऋ० सं० व्या० 1. 1. 1) | · ₹           |
| ये ये यदाजनका: (श्लो० 76)                    | ६१, ६५        |
| योगिनीत्वं च विद्याया: (यो॰ 2. 66)           | ८१            |
| योगिनीभिस्तथा वीरै: (यो॰ 2. 17)              | <b>४२</b> .   |
| योऽयं विज्ञानमय: (बृ० उ० 4. 3. 7)            | ११४           |
| राहुकूटद्वयस्फूर्जत् (यो० २. 23)             | 48            |
| रुद्रो वा एव यदिम: (तै० ब्रा० 2. 1. 3)       | ĘC            |
| रूपाणां त्रितयं तद्वत् (यो॰ 2. 40)           | ६३            |
| रेफादिम: सकाराच (यो॰ 2. 29)                  | ५७            |
| रोमईयोकार्विर्शत                             | <b>१</b> १५   |
| र्णें: याभिलिर्वतास्त्रिल                    | ११५           |
| लकारात् पृथिवी जाता (यो॰ 2. 30)              | ५७            |
| लक्ष्यार्था लक्षणागम्या (ल० त्रि० 15)        | <b>३</b> ९    |
| ललितायास्त्रिभर्वर्णेः                       | ११५           |

|                                               | • |             |
|-----------------------------------------------|---|-------------|
|                                               |   | पुटसंख्या   |
| वक्तबोद्धब्यकाकूनाम् (काव्यप्रकाश: 3. 1)      |   | ११७         |
| वक्त्रे शादिचतुर्वणैं: (यो॰ 3. 24)            |   | ५४          |
| वसुंधरागतो गन्ध: (यो० 2. 42)                  | • | ६४          |
| बागर्थाविव संप्रक्ती (रघुवंश: 1. 1)           |   | 86          |
| वाचकाक्षरसंयुक्ते: (यो० 2. 24)                |   | ४६          |
| वाचारम्भणं विकार: (छा० उ० 6. 1. 4)            | • | ષ           |
| वाय्वग्रिजलभूमीनां (यो० 2. 39)                |   | <b>६</b> २  |
| विद्ययो: पथि मुनिप्रदिष्टयो: (रघुवंदा: 11. 9) |   | १२४         |
| विद्यान्तर्भूतशक्त्याचै: (यो० 2. 66)          |   | 28          |
| विद्यास्थैश्रन्द्रबीजै: (यो॰ 2. 41)           |   | ६३          |
| विवेविंघानं बहुधा समीक्ष्य                    |   | १०७         |
| विशुद्धी हृदये नाभी (यो॰ 3. 33)               |   | ७८          |
| विश्वं विद्याभिनम्                            | • | ७३          |
| विषुवम् (यो० 3. 184)                          |   | ₹0.         |
| विषुवत्सप्तरूपं च (यो० 3. 177)                |   | २९          |
| वेदैश्च सर्वेरहमेव (भ० गी० 15. 15)            |   | ३९          |
| व्यञ्जनमपराङ्गं (फुलस्त्रम् )                 | • | ७१          |
| व्यष्टिसमष्टिविभेदात् (श्लो० 32)              |   | <b>१</b> २२ |
| न्याप्ता पञ्चदशार्णै: सा (यो॰ 2. 32)          | • | ५९, ७२      |
| व्योमबीजत्रयेणैव (यो० 2. 55)                  |   | <b>د</b> اک |
| न्योमबीजैस्तु विद्यास्यै: (यो० 2. 36)         |   | ५८, ६१, ७३  |
| व्योम्ना प्रकाशमानत्वं                        |   | ११५         |
|                                               |   |             |
| शक्तं पदम्                                    |   | ७०          |
| शक्ति दर्शयति (त्रि॰ ता॰ 1. 16)               |   | ४०          |
| शक्तिकृटैकतापन्न० (ल० स० 86)                  | - | ९९          |
| शक्तिर्वामस्थविन्दु • (यो ॰ 1. 31)            |   | १९          |
| शक्त्यादीनां च मात्रांशो (यो० 1. 34)          |   | १४          |
| <b>शक्</b> यादीनां तिसृणां (cf. श्लो० 27)     |   | <b>१</b> ९' |
|                                               |   |             |

| INDEX OF QUOTATIONS                                  | १४९                    |
|------------------------------------------------------|------------------------|
|                                                      | पुटसंख्या              |
| तकृत्वोऽपि पथ्यं (न्याय:)                            | ९४                     |
| ा <b>ब्द इ</b> ति चे <b>न्न (ब्र० स्० 1. 3. 28</b> ) | ५७                     |
| uिनत: যक्तिश्च शंभुश्च <b>(स्ठो०</b> 79)             | ७३                     |
| शेखिप <b>क्षचित्ररूपै:</b> (यो० व्या० 3. 176)        | ं २८                   |
| राव: शक्ति: काम: (सी॰ 32)                            | <b>९६</b>              |
| <u>शेवशक्तिसमायोगात् (यो० 2. 17)</u>                 | ४२                     |
| र <del>ोवशनस्</del> यात्मसंघट्ट० (यो० 2. 19)         | . **                   |
| गुद्धं बिन्दुयुतम्                                   | 60                     |
| र्ट्यत्रयं विजानीयाद् (यो० 3. 178)                   | २८                     |
| ्रम्यत्रयात् प <b>रे स्थाने</b> (यो० 3. 178)         | २८                     |
| रूयषट्कं सुरेशानि (यो० 3. 176)                       | <b>२९</b> .            |
| ्त्याकाराद्विसर्गान्ताद् (यो॰ 1. 10)                 | 40                     |
| ोषाणि शक्त्यक्षराणि (ल० त्रि० फ० 10)                 | १०२                    |
| विण देवीरूपेण                                        | ११५                    |
| ीकण्ठदशकं तद्रद् (यो० 2. 44)                         | ६६                     |
| गिमद्राग्भवक्टैक० (ल० स० 85)                         | 99                     |
| गिविद्यैव तु मन्त्राणां (ल॰ स॰ 17)                   |                        |
| ट्त्रिंशत्तत्त्वारमा (कामकला <b>वि</b> लास: 18)      | ७२                     |
| ञ् अभिषवे (धा० स्वा० 1248)                           | १०४                    |
| ो अन्तकर्मणि (घा० दि० 1147)                          | 108                    |
| ज्ञासु धातुरूपाणि (म० भा० 3. 3. 1)                   | १०८                    |
| धिरेकादशो भद्रा (कोशः)                               | ६७                     |
| बन्धो विदितो लोके (यो० 2. 41)                        | <b>६</b> ३, <b>६</b> ४ |
| भेदः सिन्धुसंगमः (नाम० वारि० 35)                     | . ७२                   |
| योगादि (तै॰ प्रा॰ 21. 4)                             | <b>७</b> ०, ७१         |
| योगे गुरु (मा॰ सू॰ 1. 4. 11)                         | હ                      |
| त्योगेन विद्योगेन (यो० 3. 183)                       | ₹0                     |

|                                                    | पुटसंख्या                             |
|----------------------------------------------------|---------------------------------------|
| सखा कश्च बुधैः प्रोक्तः (कोशः)                     | <b>F 9 9</b>                          |
| सजातीयै: कुलं यूथम् (नाम० सिं० 41)                 | ७५                                    |
| सत्त्वप्रधानानि नामानि (निरुक्तम् 1. 1)            | 98                                    |
| सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म (तै० उ० 2. 1)             | ११२, ११४                              |
| सत्या सत्यभामा (cf. म० भा० 1. 1. 1)                | ९६                                    |
| सदाशिवासनं देवि (यो॰ 2. 56)                        | . 29                                  |
| सप्तत्रिंशत्मभेदेन (यो० 2. 33)                     | ६९                                    |
| समना (यो० 1. 33)                                   | १९                                    |
| सरोरुहद्वयं शाक्तै: (यो० 2. 53)                    | 23                                    |
| सर्वे खिलत्रदं ब्रह्म (छा० उ० 3. 14. 1)            | 4                                     |
| सर्वचैतन्यरूपां ताम् (देवीभागवतम् 1. 1)            | *8                                    |
| सवितुर्वरेण्यमिति (त्रि॰ ता॰ 1.8)                  | 3,6                                   |
| स न्याकुलाक्षरे मूक: (यो॰ न्या॰ 2. 83)             | ११५                                   |
| ससागरं सपर्वतम् (त्रि॰ ता॰ 1. 13)                  | 35                                    |
| सहस्रज्ञीर्घा पुरुत्र: (ऋ० सं० 10. 90. 1)          | 98                                    |
| सहस्रे शतं संभवति (न्याय:)                         | ५९                                    |
| <b>बुन्दर: बुमुख: स्वस्थ:</b> (त० रा०)             | १२५                                   |
| <b>सु</b> पां <b>सु</b> ङुक् (पा॰ सू॰ 7. 1. 39)    | २९, ७०                                |
| सुप्तिङन्तं पदम् (पा० सू० 1. 4. 14)                | 90                                    |
| <b>चु</b> प्पिती (पा॰ सू॰ 3. 1. 4)                 | ĘĘ                                    |
| स्वपरावभासनक्षम: (वि॰ प॰ 2. 10)                    | 42                                    |
| स्वरव्यञ्जनभेदेन (यो॰ 2. 33)                       | ६९, ७०, ७२, ७३                        |
| स्वरूपज्योतिरेवान्त: (रहस्यागम:)                   | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| स्वस्थे नरे समासीने (यो० व्या० 3. 196)             | <b>३</b> ३                            |
| in steam (Anthone 1)                               |                                       |
| हंस: सोऽहम् (निर्वाणोपनिषत् 1)                     | ५२                                    |
| हः कोपे वरुणे चन्द्रे (ए० को० 32)                  | १११                                   |
| हः शिवो गगनं प्राणः (मातृकाकोशः 163)               | ५४                                    |
| <sup>°</sup> हकाराक्षरं शिवरूपम् (त्रि० ता० 1. 16) | 80                                    |

| INDEX OF QUOTATIONS                                                                    | १५१                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| हकाराद्वयोम संभूतम् (यो० 2. 29)                                                        | पुटसंख्या<br>५४, ५७  |
| हकारोऽन्त्य: कलारूप: (यो० व्या० २. ६३)<br>हयग्रीवब्रह्मविद्या (देवीभागवतव्याख्या 1. 1) | 40                   |
| हलोऽनन्तरा: संयोग: (पा॰ सू॰ 1. 1. 7)                                                   | . ४१<br>७१           |
| हृदयागारवासिनी (त्रि॰ ता॰ 1. 15)<br>हृत्लेखात्रयसंभूतै: (यो॰ 2. 53)                    | ३९<br>११, ७३, ८०, ८७ |

हींकार उभयारमक: (ल० त्रि० फ० 10)

११, ७३, ८०, ८७

83

### A LIST OF WORKS QUOTED

अमरकोश:

अष्टाङ्गहृदयम्

आपस्तम्बश्रौतसृत्रम्

**उणादिसूत्रम्** 

ऋवसंहिता

ऋग्वैदपातिशाख्यम्

एकाक्षरकोश:

एकामिकाण्डम्

ऐतरेयोपनिषत्

कठोपनिपत्

कात्यायनवार्त्तिकम्

कादिमतम्

कामकलाविलासः

कामकलाविलासन्याख्यानम्

काव्यप्रकाशः

गोपथब्राह्म गम्

गौडपादकारिका

छन्द:सूत्रम्

छ**न्दो**मास्कर:

छान्दोग्योपनिषत्

शनार्णव:

तन्त्रराजः

तन्त्रव।त्तिकम्

तन्त्राभिधानम्

तैत्तिरीयप्रातिशाख्यम्

तैतिरीयब्राह्मणम्

तैतिरीयसंहिता

तैत्तिरीयोपनिषत्

त्रिपुरसुन्दरीबाह्यवरिवस्याविधिः

त्रिपुरातापिनी

त्रि**पुरो**गनिषत्

त्रिशती

दक्षिणामूर्तिसंहिता

देवीभागवतम्

देवीभागवतव्याख्या

नानार्थरतमाला

निर्वाणोपनिषत्

**नृसिंहोत्त**रतापिनी

न्यायसूत्रम्

परापञ्चाशिका

.पाणिनिसूत्रम्

पाणिनीयगणसूत्रम्

पाणिनीयधातुपाठ: पाणिनीयशिक्षा

प्रकाशवरिवस्याविधिः

फुछसूत्रम्

बृहदारण्यकोपनिषत्

ब्रह्मसूत्रम्

भगवद्गीता.

भागवतम्

#### १५४

#### VARIVASYĀ-RAHASYA

भामती रहस्यागम: लीलावती मञ्जूषा महानारायणोपनिषत् वररुचिपरिभाषा महाभाष्यम् वाक्यपदीयम् मातृकाकोश: वामकेश्वरतन्त्रम् भीमांसासूत्रम् विरूपाक्षपश्चाशिका मुण्डकोपनिषत् विष्णुसहस्रनाम यास्कनिरुक्तम् शांभवानन्दकल्पलता योगसूत्रम् शाङ्खायनश्रुतिः श्लोकवात्तिकम् योगिनीहृदयम् संकेतपद्धतिः योगिनीहृदयव्याख्या सौन्दर्यलहरी रघुवंश: स्वच्छन्दसंग्रह: रहस्यनामसहस्रम्

### शोधपत्रम्

८१ तमे पृष्ठे ९० तमे क्लोके उत्तरार्धे 'राशीभूताप्येषा ' इति पठितव्यम्

|                | गुदोपरि द्वयङ्खलेध्वें<br>मूलाधारः |                  | किङ्गे<br>स्वाधिष्ठानम् |                 | नाभौ<br>मणिपूरकम् |                                       | हृदि<br>अनाहतम् |                             | कण्ठे<br>बिद्यद्धिः |                  | :सूमध्ये<br>आश | ·                         | ल्लाटमध्ये<br>सहस्रारम्  |            |                       |                |                            |                                 |
|----------------|------------------------------------|------------------|-------------------------|-----------------|-------------------|---------------------------------------|-----------------|-----------------------------|---------------------|------------------|----------------|---------------------------|--------------------------|------------|-----------------------|----------------|----------------------------|---------------------------------|
|                |                                    | भारती<br>ब्रह्मा |                         | भूम:<br>बिष्णु: |                   | ई-मिथुनम्<br>र्-रुद्राणी<br>ट्-रुद्र: |                 | विष्णु:<br>भारती<br>श्रह्मा |                     | भूमि:<br>ब्रह्मा |                | भूमि:<br>विष्णुः<br>भारती | स्व <b>मः</b><br>जागरः   | सुषुप्ति:  | तुर्यावस्था           |                | तुर्याती-<br>ताबस्था       |                                 |
|                | <b>₹</b>                           | - ৯ বে -         |                         | - 15 chs -      |                   | <u>@</u>                              |                 | -আ কা গু-                   |                     | - m 31 -         | <u>M</u> 2     | - ফা কা গা -              | ב-רוזה ויהע וידיע ב<br>) | -1:        | C <                   | 0000           | - ° < ° ° ; -              | - 0                             |
| दस्मि          | X                                  |                  | Ę                       |                 | १०                |                                       | १२              |                             | १६                  | स्बग्न:          | २              |                           | १०००                     | बि<br>देवे | रोधिनी<br>अर्धचन्द्र: | नादान्तः       | उन्मनी<br>समना<br>व्यापिका | महाबिन्दु:<br>उन्म <del>ी</del> |
| अक्षराणि       | व-स                                | :                | ब-ਲ                     |                 | ड-फ               |                                       | क-ठ             |                             | અ-અ:                |                  | ह, क्ष         |                           |                          |            | ži –                  | ::             | <u>ਬ</u>                   | લ્લે                            |
| परिवार:        | वरदादि:                            |                  | बन्दिन्यादिः            |                 | डामर्यादि:        |                                       | कालराज्यादिः    |                             | अमृतादिः            |                  | इसवत्यादि:     |                           | अमृतादि:                 |            | :                     |                |                            |                                 |
| योगिन्य:       | साकिनी                             |                  | काकिनी                  |                 | लाकिनी            |                                       | राकिनी          |                             | डाकिनी              |                  | हाकिनी         |                           | याकिनी                   |            |                       |                |                            |                                 |
| धातव:          | अस्थि                              |                  | मेद:                    |                 | मांसम्            |                                       | असृक्           |                             | त्वक्               |                  | मजा            |                           | गुक्रम्                  |            |                       |                |                            |                                 |
|                |                                    | ,                |                         |                 |                   |                                       |                 |                             |                     |                  |                | <b>*=</b>                 |                          | अनाख्य     | T                     |                |                            | ,                               |
| कृत्यानि       |                                    |                  |                         | सृष्टि:         |                   |                                       |                 | <b>रियतिः</b>               |                     |                  |                | संहार:                    |                          | सामरस्य    |                       |                |                            |                                 |
| त्रिपुटी       |                                    |                  | -                       | शता             |                   |                                       |                 | शनम्                        |                     |                  |                | सोम-                      |                          | ब्रह्म-    |                       |                |                            |                                 |
| चकाणि          |                                    |                  |                         | अग्नि-          |                   | -                                     |                 | सूर्य-                      |                     |                  |                |                           |                          | चर्यानन    | द-                    |                | ,                          |                                 |
| नाथा:          |                                    |                  |                         | मित्रेश-        |                   |                                       |                 | षष्ठीश-                     |                     |                  |                | ব <b>ৰ্</b> ত্তীহা-       |                          | तुर्या     | · .                   |                |                            |                                 |
| अवस्था:        |                                    |                  |                         | जागर:           |                   |                                       |                 | स्वप्न:                     |                     |                  | -              | सुपुति:                   |                          | शान्ता     |                       |                |                            |                                 |
|                | ,                                  |                  |                         | वामा            |                   |                                       |                 | ज्येष्ठा                    |                     |                  |                | रौद्री                    |                          | अम्बिक     | 5 <b>T</b>            |                |                            |                                 |
| शक्तयः         |                                    |                  |                         | इच्छा           |                   |                                       |                 | श्चना                       |                     | -                |                | क्रीया                    |                          |            | पुर <b>मुन्द</b> री   |                |                            | •                               |
|                |                                    |                  |                         | कामेश्वरी       |                   |                                       | •               |                             |                     |                  |                | भगमालिनी                  |                          | श्चातस     |                       |                | • Carrier                  | •                               |
| आत्मान:        | •                                  |                  | # 194 9 36              | आत्मा           |                   |                                       |                 | <b>अन्तरात्मा</b>           | •                   |                  |                | प्रमात्मा                 |                          | सर्व-      |                       | <u>, 49.4.</u> |                            | i<br>North a                    |
| तत्त्वानि      | 6                                  | sime. Filters 1  |                         | आत्म-           |                   |                                       |                 | विद्या-                     | •                   |                  |                | शिव-                      |                          | ओड्या      |                       |                |                            |                                 |
| <b>पीठा</b> नि | . •                                |                  | •                       | कामगिरि:        |                   |                                       | •               |                             |                     |                  |                | जालंधर:<br>पश्चिम-        |                          | उत्तर-     |                       |                |                            | •                               |
| अन्वयाः        |                                    |                  |                         | प्राक्-         |                   |                                       |                 | दक्षिण-                     |                     |                  |                |                           |                          | पर-        |                       |                |                            |                                 |
| लिङ्गानि       |                                    |                  |                         | स्वयंभू-        |                   |                                       |                 | बाण-                        |                     |                  |                | इतर-                      |                          |            |                       |                |                            |                                 |
| मातृकाः        | परा                                |                  |                         |                 | पश्यन्ती          |                                       | मध्यमा          | 22                          | वैखरी               |                  |                |                           | कुण्डलिनी                |            |                       |                |                            |                                 |
|                |                                    |                  |                         |                 |                   | वह्निकुण्डलिनी                        |                 | सूर्यकुण्डलिनी              |                     |                  |                | GIH                       | 3⊲i∾ब।                   |            |                       |                |                            |                                 |
|                | ۶.                                 | वा               | ग्भ                     | व               | कू ट              | म्                                    |                 | २. का                       | म रा                | জ ৰ              | हट म्          |                           | રૂ.                      | श          | क्ति                  | कु             | ੋਟ                         | म्                              |

,

• "